
Zaporizhzhia Historical Review 2019. Vol. 1(53)                                                                             

140

УДК: 94(477):341.485:342.731:2-74 «1932/1933»	              DOI: 10.26661/zhv-2019-1-53-19 

Правові обмеження діяльності релігійних організацій 
в Україні в умовах Голодомору 1932–1933 рр. 

О. М. Ігнатуша
Запорізький національний університет
ioleksa@ukr.net

Т. С. Грузова 
Запорізький національний університет
tanushkafun@gmail.com

Ключові слова: церква, радянська 
влада, правові обмеження, адміністра-
тивний тиск, релігійні організації, 
церковне життя, Голодомор, репресії.

Спираючись на архівні документи, проаналізовано становище релігій-
них організацій, священнослужителів та віруючих різних конфесій на 
території радянської України протягом 1932–1933 рр. Головна увага зо-
середжена на правовому обмеженні діяльності релігійних організацій в 
УСРР, що було виявом державної антирелігійної політики. Окреслено не-
санкціоновані дії влади й деструктивні елементи, що були використані у 
1932–1933 р., і призводили до морального та фізичного знесилення віру-
ючих. На ряді прикладів проаналізовано типовий алгоритм перетворення 
церковних будівель на приміщення, далекі від першочергового призна-
чення. Охарактеризовано становище духівництва всіх конфесій і ступенів 
ієрархії та методи тиску на них. 

Legal restrictions of Religious Organisations activity 
in Ukraine during the Holodomor 1932–1933

O. Ignatusha
Zaporizhzhia National University

T. Hruzova
Zaporizhzhia National University

Key words: church, Soviet government, 
legal restrictions, administrative 
pressure, religious organisations, 
religious life, Holodomor, repressions.

Based on archival documentation, position of religious organisations, 
clergy and believers of different denominations on the territory of Soviet 
Ukraine during 1932–1933 is analysed. The primary focus is on the legal 
restrictions of religious organisations activity in the Ukrainian SSR that 
was a manifestation against the government anti-religious policy. It 
should be noticed that due to the rejection of the new economic policy 
and the transition of the Soviet power on the way of Stalin’s modernisation, 
all religious communities were placed under the total pressure of the 
government bodies without any exception. The unauthorised actions of the 
authorities and the destructive elements, which were used in 1932–1933, 
led to the moral and physical exhaustion of the believers. Via a number of 
examples, a typical algorithm for converting church buildings into premises, 
which were far from their primary purpose of use, is analysed. The position 
of clergy of all denominations and hierarchy degrees, as well as methods of 
pressure on them are characterised. Repressive actions let to uncertainty 
about future, pessimistic feelings, fear for one’s life, as well as often to 
exile or death. The main point is confirmed that despite religious atheist 
propaganda and repression, religious life tended to continue even due to 
the conditions of famine. 



Zaporizhzhia Historical Review 2019. Vol. 1(53)                                                                             

141

Жовтневий переворот у Петрограді 1917 р. та 
прихід до влади більшовиків ознаменував поча-
ток кривавої епохи для народів усього постімпер-
ського простору, являючи реінкарнацію росій-
ської імперської моделі. Соціальні експерименти, 
голодомори, репресії, війни стали жахливою ре-
альністю в історії союзних республік, які незаба-
ром «сплотіла ... велікая Русь».

Протягом 1920-1930-х рр. монопольно прав-
ляча комуністична партія цілеспрямовано знищу-
вала церкву як соціальний інститут, намагаючись 
зменшити суспільний вплив релігії, «відшліфувати 
селянські уми» України від віри у Бога. Складовою 
репресивної політики радянської влади по відно-
шенню до церкви був Голодомор 1932–1933 рр.

Осмислення цієї трагедії спонукає до глибшо-
го аналізу державно-церковних відносин на від-
носно короткому, але вкрай повчальному відрізку 
української історії. Розуміння важливості цього 
питання українські історики проявили вже з пер-
ших років державної незалежності України. 

З 1990-х рр. до проблеми становища цер-
кви в часи Голодомору привертали увагу ряд 
дослідників: О.В.  Бойко [1;2], С.І.  Дровозюк 
[3], Т.М.  Євсєєва  [4], О.М.  Ігнатуша [5;6;7;8;9], 
А.М.  Киридон [10;11;12], О.О.  Нестуля [13], 
В.О. Пащенко [14], О.Д. Форостюк [15] та ін. Фор-
мується окремий напрямок досліджень, у центрі 
уваги яких постають різні аспекти державно-по-
літичної лінії щодо церкви: адміністративні, еко-
номічні, національні, культурні, соціально-пси-
хологічні тощо. В.В.  Гудзь, автор монографії з 
історіографії Голодомору 1932–1933  рр., зазна-
чає, що українські історики застосовують факт 
нищення національної церкви в аргументації 
визнання Голодомору геноцидом [16. с.57]. У ві-
тчизняних дослідженнях виокремлюється аспект 
церковного життя в умовах Голодомору, про що 
свідчать історіографічні узагальнення С.І.  Дро-
возюка  [3]. Досліджуються регіональні прояви 
та особливості процесів [16, с.564, 639-640, 666-
667]. Аналізуються наслідки терору голодом у 
сфері релігійно-обрядової традиції.

Разом із тим, правові обмеження діяльності 
релігійних організацій в Україні в умовах Голо-
домору 1932–1933 рр. висвітлені, на наш погляд, 
недостатньо. Це питання заслуговує на більш 
предметний аналіз, як центральне при харак-
теристиці технологій примусу влади і динаміки 
широкомасштабного тиску на суспільство. Його 
з’ясування викриває джерела і масштаби суспіль-
них деформацій, що мають загрозливий характер 
для народів світу.

Для проведення такого аналізу сьогодні є до-

статньо підстав – це переконливі факти опубліко-
ваних писемних і усних джерел, а також свідчен-
ня архівних матеріалів, що чекають свого введен-
ня до наукового обігу. Маємо на увазі, передусім, 
документи центральних і місцевих державних 
архівів України з фондів партійних і державних 
органів, що контролювали діяльність церкви, яка 
формально вважалася «відокремленою від дер-
жави».

Мета статті – охарактеризувати правові обме-
ження діяльності релігійних організацій в Україні 
у 1932–1933 рр., проаналізувати масштаб і глиби-
ну їхнього впливу на релігійне життя.

Впродовж 1920–х рр. атеїзація суспільства 
проводилася здебільшого шляхом таємних опера-
цій спецслужб з розколу і дискредитації церкви 
та масової антирелігійної пропаганди. Листівки, 
лекції, диспути, атеїстична преса – журнали «Без-
божник», «Атеист», все це мало на меті вплинути 
на населення, створюючи підстави сумніватися 
у тому, про що кожної неділі говорили в церкві. 
Відповідно, і дискредитувати священнослужите-
лів, та релігію як таку, в очах віруючих. Ресурс 
державного апарату скеровувався з кабінетів ЦК 
РКП(б)–ВКП(б), ЦВК СРСР на виконавців у союз-
них республіках, серед яких Українська РСР віді-
гравала одну з ключових ролей.

Партійні та державні чиновники приймали як 
догму вказівки центру щодо реалізації політи-
ки у церковно-релігійній сфері. Всеукраїнський 
Центральний Виконавчий Комітет копіював ан-
тицерковне законодавство Всеросійського ЦВК, 
уряд УСРР – Раднарком України – та наркомати 
наслідували відповідні розпорядження уряду 
та відомств радянської Росії. Поширювалася й 
«республіканські» аналоги антирелігійної преси 
– журнал «Безвірник», газета «Безбожник»... За 
російським сценарієм в Україні інспірувалися ан-
тирелігійні кампанії.

Пропагандистська машина тиснула на свідо-
мість селян, робітників, духовенства (чого тільки 
була варта кампанія з вилучення церковних цін-
ностей!). Але вибраний курс не приніс бажаних 
результатів. Населення УСРР у часи непу (1921-
1928 рр.) залишалося високо релігійним. Пере-
лому на антирелігійному фронті не досягли, як, 
врешті, й на інших ділянках побудови казармено-
го соціалізму. Влада втрачала витримку і зрива-
лася на новий «революційний штурм». У царині 
релігії він отримав назву «штурм небес». На зміну 
політики «загравань» влади приходив новий етап 
– терору та репресій.

В 1929 р. у зв’язку з відмовою від нової еко-
номічної політики та переходу радянської влади 



Zaporizhzhia Historical Review 2019. Vol. 1(53)                                                                             

142

на рейки сталінської модернізації – форсованої 
колективізації та індустріалізації під тотальний 
прес радянської влади потрапили всі без винят-
ку релігійні спільноти. Несанкціоновані дії влади 
призводили до морального та фізичного знеси-
лення віруючих. 

У постанові ЦК ВКП(б) «Про заходи посилення 
антирелігійної роботи», що була прийнята 24 січ-
ня 1929 р., зазначалось, що «релігійні організа-
ції (церковні ради, синагогальні громади і т. ін.) 
є єдиною легально діючою контрреволюційною 
організацією, що має вплив на маси» (переклад з 
російської. – Авт.)[17]. 

Саме в «рік великого перелому» розпочина-
ється «штурм» у закритті церков. Якщо протягом 
1925–1928 рр. в Україні було закрито 229 церков, 
то лише за один 1929 рік припинило функціону-
вати 136! [5, с.244]. Ефект від руйнації храмів у 
площині релігійної свідомості був резонансним, 
оскільки руйнувалася одна з основ православ’я – 
церква як дім Божий.

У грудні 1929  р. нарком внутрішніх справ 
України підписав «Положення про порядок орга-
нізації, діяльності, звітності і ліквідації релігій-
них громад та систему обліку адміністративними 
органами складу релігійних громад та служників 
культу». Згідно з цим документом, владні органи 
могли ініціювати закриття церковних приміщень, 
формально, навіть не прикриваючись рішеннями 
місцевих активістів-атеїстів, головне – обґрун-
тувати доцільність такого рішення. У документі 
зазначалося: «закриття молитбудинку може бути 
порушене державними установами, якщо закрит-
тя потрібно з міркувань державної ваги (підкрес-
лення наше. – Авт.), – наприклад для збудування 
на тому місці заводу, електростанції і ін. У тако-
му разі питання про закриття даної молитовні 
безпосередньо вирішує президія окрвиконко-
му…»  [18, с.82]. Звичайно, такі спроби закрити 
церкви наштовхнулися на супротив. Секретаріат 
ВУЦВК потопав у листах-скаргах від релігійних 
організацій [13, с.57]. 

Самовільне закриття церков місцевими пар-
тійними чиновниками давало можливість вищим 
органам влади звинувачувати «низи» у перегинах 
церковної політики [5, с.235]. У прийнятій 14 бе-
резня 1930 р. постанові «Про боротьбу з викрив-
ленням партлінії в колгоспному русі» йшлося про 
недопустимі викривлення партійної лінії в облас-
ті боротьби з релігійними організаціями, в тому 
числі – й адміністративне закриття церков без 
згоди більшості: «ЦК зобов’язує партійні органі-
зації… рішуче припинити практику закриття цер-
ков в адміністративному порядку, фіктивно при-

криваючись суспільно-добровільним бажанням 
населення» (переклад з російської. – Авт.) [19]. 
Ця постанови мала б призупинити свавільне за-
криття храмів. Але, на думку В. Пащенка, поста-
нова була далекою від практичного втілення [14, 
с.141]. Кампанія по закриттю церков йшла пов-
ним ходом. Якщо в 1930 р. було закрито 234 цер-
кви, то вже у 1932 р. – близько 1 000 [13, с.57]. 
Яскравий приклад – закриття церкви у селі Вла-
сівка Чубарівського району на Запоріжжі – на 
батьківщині Власа Чубаря – голови Раднаркому 
УСРР. Релігійна громада, що налічувала за реє-
страційним списком віруючих майже півтори ти-
сячі громадян та фіксувала майже 3 тисячі гові-
ючих щорічно, опинилася під загрозою закриття 
після ухвали зборів сільськогосподарської артілі. 
«Вищезазначена постанова про закриття храму 
не є виразом волі всієї громади», – з обуренням 
і занепокоєнням писало до ВУЦВК правління гро-
мади 7 жовтня 1931 р. [20, арк.210]. Але у подіб-
них випадках влада вибірково зважала на рішен-
ня меншості.

Причому, закриття церков типово набува-
ло форм відвертого вандалізму, якому потурала 
влада. «Незабаром після розгрому церкви тим 
же активом в с.  Крутенькому під керівництвом 
Якова Алейштейна був спалений публічно з уся-
кими знущаннями церковний антимінс і розібра-
на більша половина мармурового іконостасу», 
– з обуренням і відчаєм писав до ВУЦВК голова 
Священного Синоду митрополит Пимен 22 грудня 
1931 р. Секретаріат Президії ВУЦВК марно чекав 
до квітня 1932 року відповіді-пояснення щодо 
цих подій від Голованівського райвиконкому, 
тому змушений був надіслати нове «нагадуван-
ня». Ситуація була неконтрольованою, оскільки 
лінія партійних верхів спонукала до зневажання 
інтересів вірян [ 21, арк.54]. 

Постанови вищих органів були лише прикрит-
тям, мильними бульбашками, що не зобов’язували 
місцеве керівництво припинити адміністратив-
ний тиск на церковні організації.

Звичайною для кінця 1920-х – початку 1930-х 
рр. стала практика перетворювати церкви на за-
клади культури – клуби чи кінотеатри. Секретаріат 
ВУЦВК спонукав окрвиконкоми найшвидше пере-
творювати «колишні осередки дурману» в будинки 
пролетарської культури та розваги [13, с.57]. Май-
же в кожному населеному пункті церкві знаходили 
різноманітне застосування. Так, в селі Медведівці 
Антонівського району Вінницької області місцеву 
церкву перетворили на клуб «Колективіст». Згід-
но з протоколом Антонівського райвиконкому, 98 
% колективізованого населення села віком від 18  



Zaporizhzhia Historical Review 2019. Vol. 1(53)                                                                             

143

до 70 років відмовилося від церкви та священни-
ка й вимагало її переоблаштування [22, арк.8]. 
Секретаріат ВУЦВК не заперечував рішенню, по-
силаючись на статтю 373 адміністративного ко-
дексу УСРР. Маємо зауважити, що в переважній 
більшості підписи за закриття церкви ставила 
молодь віком від 18 років, люди похилого віку – 
значно менше. 

У грудні 1932 р. до Секретаріату ВУЦВК було 
направлено справу про закриття жіночого мо-
настиря в місті Браїлів Жмеринського району 
Вінницької області і передачу приміщення для 
культурно-освітніх потреб. У постанові № 356 
Вінницького обласного виконавчого комітету за-
значалося, що причиною закриття є клопотання 
колгоспників, а також знайдений куркульський 
хліб в кількості 942 пуди [23, арк.2]. Газета «Біль-
шовицька правда» надрукувала статтю Йосипа 
Кісельова «Революційне кубло за стінами Бра-
їлівського монастиря». У ній зазначалося, що 
монастир є живим пам’ятником чорного минуло-
го. Мовляв, «куркульня ... докладає всі сили на 
зрив хлібозаготівлі і ховає хліб від держави» [23, 
арк.45]. Цілком таємно до голови облвиконкому 
направили лист, в якому керівництво сільсько-
господарської школи м. Браїлова скаржилося на 
нестачу приміщень та незадовільний стан учбо-
вих приміщень, а тому просило передати у корис-
тування школи Браїльський монастир під потре-
би школи, оскільки «невирішення цього питання 
призведе до втрати висококваліфікованих фахів-
ців» [23, арк.46]. Зазначимо, що рішення ВУЦВК 
щодо закриття цього монастиря так і не було при-
йнято. Справа обмежилася постановами президії 
Жмеринського районного та Вінницького облас-
ного виконавчих комітетів.

Протягом 1930-х рр. церкви закривали за 
найменшим приводом. Зокрема, 1933 р. в місті 
Кам’янці Вінницької області розглядалася справа 
про передачу Свято-Троїцької церкви під антире-
лігійний музей. Серед причин, згідно з якими за-
кривали церкву, виділяли: 1) незареєстрованість 
церкви; 2)  відсутність віруючих; 3) незадовіль-
ний стан будівлі; 4) крадіжки церковного майна 
[24, арк.3]. В той же час, згідно з актом огляду 
церкви від 20 травня 1933 р., який підписали 
завідувач відділення культів Кам’янського РВК 
Цинчик, інженер міської ради Затонський, технік 
Кам’янського РВК Кобилянський, представник 
комунгоспу Фурман та представник від місцево-
го музею Андрєєв (в документі прізвища зазна-
чені без імен. – Авт.), церква з внутрішнього та 
зовнішнього боків збереглася від руйнації, й по-
требувала лише незначного ремонту [24, арк.4]. 

Інспектор Держтехконтролю у повідомленні до 
Кам’янецького райвиконкому підтверджував зго-
ду на передачу Свято-Троїцької церкви під клуб 
або музей [24, арк.5]. 

Схожа доля перетворення на культосвітні 
установи спіткала Покровську церкву в селі Но-
вогригорівка Велико-Токмацького району Дні-
пропетровської області [25, арк.1-2], молитовний 
будинок в селі  Молочанськ [26, арк.3], церкву 
Івана Богослова в селі Павленкове Білолуцького 
району Донецької області [27, арк.9].

Декілька місяців (з грудня 1932 р. по лютий 
1933 р.) розглядалася справа про закриття Ми-
колаївської церкви в м. Чернігові. Приміщення 
місцева влада прагнула використати під кіноте-
атр. Щодо причин, то вони були аналогічні по-
передньо наведеним нами прикладам. Зокрема, 
це відмова релігійної громади від користування 
церквою та її нефункціонування протягом двох 
років [28, арк.1]. До справи додавалася копія за-
яви уповноважених п’ятидесятки Миколаївської 
церкви, де вказано, що церква коштів на утри-
мання приміщення не має, а тому просить храм 
прийняти у розпорядження Чернігівської міської 
ради [28, арк.6]. Дивним є відсутність підпису 
уповноважених та настоятеля громади на доку-
менті. А тому складається враження, що заяву 
могли друкувати представники влади, яким вигід-
но було цю церкву закрити. Про брутальні фаль-
сифікації місцевих партійних діячів згадує й О.В. 
Бойко [2, с.86].

До Президії Секретаріату ВУЦВК зверталися 
представники Київської міської ради щодо закрит-
тя Марино-Магдалинівської церкви по вулиці По-
льовій в Києві. Зокрема, церква розташовувалася 
на території, яка була заброньована для будівниц-
тва науково-дослідного інституту автотракторної 
промисловості. До справи додавалась резолюція, 
в якій робітники інституту вимагали передати при-
міщення церкви під потреби інституту. Основний 
аргумент резолюції – боротьба проти релігії та її 
шкідливих осередків: «проти церкви – за нову тех-
ніку, нове виробництво» [29, арк.27].

Лінію партії на знищення церковного життя 
підкреслює випадок, який стався в селі Галки на 
Чернігівщині. Комісія сільської ради запропо-
нувала церковній раді за п’ять днів провести ре-
монт церкви, в який входило: пофарбувати храм, 
як зовні, так і з середині, а також відремонтувати 
огорожу. За досить короткий термін не було знай-
дено можливості та матеріалів, аби зробити від-
повідний ремонт, через що сільська рада відібра-
ла договір, описи у громади, а храм зачинила. Від-
повідно, близько 1 000 віруючих були позбавлені 



Zaporizhzhia Historical Review 2019. Vol. 1(53)                                                                             

144

можливості вдовольняти свої релігійні потреби. 
При цьому церквою вчасно сплачувалися всі по-
датки, а приміщення храму знаходилося в досить 
нормальному стані і не потребувало капітального 
ремонту [30, арк.12]. 

У 1933 р. до відділу культів ВУЦВК зверта-
лася Всеукраїнська Церковна Рада Української 
Православної Церкви (спадкоємиці розгромле-
ної у 1930 р. владою Української Автокефальної 
Православної Церкви) з заявою, в якій характе-
ризувала становище Дніпропетровського Благо-
віщенського собору. Перед парафіяльною радою 
стояло багато невирішених завдань, серед яких 
господарчі потреби, вирішити які вони не могли 
через відмову інспектора культів Миколаївсько-
го. Окрім цього, просили пояснити причину від-
мови у дозволі діяльності парафіяльної ради Бла-
говіщенського собору [30, арк.133].

У цілому, на території Дніпропетровської об-
ласті станом на травень 1933 р. було закрито 53% 
молитовних будинки від загальної кількості дію-
чих раніше [11, с.96]. 

Владні органи нерідко, аби затягнути час та 
не давати можливості священникам та віруючим 
користуватися церквами, йшли на різні виверти. 
Так, для прикладу, представник ВУЦВК запросив 
до себе уповноваженого Вознесенської церкви 
(територія Запорізької міськради), аби особисто 
вручити йому копію документа на користування 
храмом в селі Вознесенці. Але документ отримати 
не вдалося, з причин хвороби представника ін-
спекції культів. Впродовж п’яти днів, з 4 лютого 
по 9 лютого 1933 р. уповноважений храму з’яв-
лявся до відділу ВУЦВК, аби отримати документ, 
але так цього і не зміг зробити. В листі представ-
ник храму Демосфен Анзулатос просив висла-
ти копію документу до 20 лютого [31, арк.142]. 
В справі є документ, в якому Запорізька міська 
рада, посилаючись на розпорядження Прези-
дії ВУЦВК №  0151, «рахує недоцільним здавати 
церкву в оренду групі вірян тихонівської течії в 
с.  Вознесенці». Міськрада маніпулювала факта-
ми, вказуючи, що списки вірян які були подані 
уповноваженим Д. Анзулатосом, не відповідають 
дійсності, оскільки більшість селян не повідомле-
ні про те, що їх включено до списків, окрім цього, 
деякі представники на момент подачі документу 
вже померли. Брудом полили і самого уповно-
важеного, зазначивши, що той, не займаючись 
корисними справами хоче лише нажитися на від-
критті молитовного будинку [31, арк.143-143-зв].

Цілеспрямовані та свавільні дії влади на міс-
цях, що проявлялися в адміністративному тискові 
на духовенство, призводили до знищення церков. 

Деструктивний елемент, що був використаний у 
1932–1933 р., призводив до незворотних нега-
тивних змін. Десятки церков, монастирів у різних 
областях зникали, будучи за однаковим алгорит-
мом перетворені на заклади, далекі від першо-
чергового призначення. 

Нелегкою була доля й представників като-
лицьких громад, які були сформовані на території 
України історично, з другої половини XVIII ст. У 
20–х рр. XX ст. найчисельніші парафії римо-като-
лицької церкви були в Одесі, Дніпропетровську та 
Миколаєві [7, с.180]. 

Впродовж 1920-х рр. католицька церква пе-
ребувала у відносно захищеному стані. Причи-
ною цьому було партійне табу, яким, за словами 
дослідниці Н.С. Рубльової, керувався ЦК КП(б)У. 
Суть «табу» полягала в боязні бути звинувачени-
ми в переслідуваннях за національною ознакою, 
які на свою користь могли використати іноземні 
шпигуни. Тому антирелігійну пропаганду радили 
проводити дуже обережно [32, с.389].

В «рік великого перелому» владу більше нічо-
го не стримує [26]. Як зазначає В.П. Ганзуленко, 
протягом 1929 р. в УСРР вже було закрито 6 кос-
тьолів [34, с.65].

Голодомор 1932–1933  рр. зніс запобіжники 
тиску на католицьку церкву, більш брутальніши-
ми стають процеси закриття храмів без причин 
та будь-яких пояснень. Для прикладу, згідно до-
слідження Е.В.  Бистрицької, якщо до революції 
1917  р. в Могильовській єпархії функціонував 
331 храм, в яких служило 473 священники, то 
на 1932 р. в єпархії залишилося 30 католицьких 
храмів і 16 священників. Спираючись на інфор-
мацією МЗС Німеччини, дослідниця зазначає, що 
на кінець 1932 р. по Україні залишилося 25 като-
лицьких духовних отців! [35, с.28]. 

Відсутність п’ятидесятки, аварійний стан, не-
виконання умов статуту, заборгованість та інші 
абсурдні причини ставали «ґрунтовними» підста-
вами для закриття, які за своїм характером були 
типовими та одноманітними. На додачу, секрета-
ріат Президії ВУЦВК дозволив місцевим властям, 
«порушувати клопотання про зачинення молбудів, 
які не функціонують понад 3 роки», і сам масо-
во санкціонував «правомірність таких актів» [5, 
с.249]. Яскраві приклади такої «правомірності» 
можемо спостерігати на ряді архівних документів. 

З листопада 1932 по листопад 1933 рр. у ВУЦ-
ВК розглядалася справа про закриття костьолу 
в Полтаві та передачу приміщення під польську 
школу. Згідно з витягом із протоколу № 43 засі-
дання Харківського обласного виконавчого комі-
тету від 23 листопада 1933 р., причиною закриття 



Zaporizhzhia Historical Review 2019. Vol. 1(53)                                                                             

145

була відмова п’ятидесятки від користування кос-
тьолом, що стоїть зачиненим протягом 3-х років. 
Ухвала комітету була однозначна – костьол для 
відвідування закрити, а приміщення використо-
вувати як школу [36, арк.3]. Окрім цього, у запис-
ці Полтавської міської ради до Харківського об-
лвиконкому було зазначено, що протягом всього 
часу існування релігійна громада жодного разу 
не сплачувала податки, відповідно, заборгувала 
1670 рублів та не проводила ремонту будівлі [36, 
арк.10]. Додавалося, що члени громади не цікав-
ляться справами костьолу, хоч і не писали заяву 
на вибуття. У справі наявний протокол загальних 
зборів парафіян. «Рафалович (голова костель-
ної ради. – Авт.) охарактеризувавши станови-
ще щодо ремонту костелу, де по приблизному 
кошторису потрібно не менше 1900 руб., а всього 
з боргом 3600 руб., а грошей немає, і немає мож-
ливості їх зібрати, де і вніс пропозицію закрити 
костел» – зазначено в протоколі [36, арк.10-11].

Про відсутність п’ятидесятки та бажання попов-
нювати її лави зазначено і в справі про закриття 
католицького костьолу в місті Маріуполі Донецької 
області. Зокрема, у доповідній записці до облви-
конкому зазначалося, що представники релігійної 
громади через брак коштів не в змозі тримати кос-
тьол в належному стані та виконувати умови, які 
були зазначені при реєстрації статуту   [37, арк.6]. 
Підставою послужила заява голови релігійної гро-
мади Казимира Сокала, в якій він відмовлявся від 
своїх обов’язків через ряд причин, зокрема: «у 
зв’язку з несплатою податків, відмови виконувати 
ремонт, відмовляюся від подальшого зберігання 
майна ... з огляду на розпад громади, знімаю з себе 
обов’язки. Прошу міськраду взяти ключі від кос-
телу» (переклад з російської. – Авт.)  [37, арк.5]. 
Будівлю костьолу сама громада просила віддати 
під національний польсько-німецький клуб [38, 
арк.8-8зв.]. Аналогічна ситуація сталася і з косте-
лом в місті Єнакієво (Рикове). Причиною закриття 
Риківською міською радою було названо відмову 
п’ятидесятки користуватися приміщенням та роби-
ти там ремонт [38, арк.5]. Тому приміщення костелу 
було вирішено «передати під культурні потреби» 
[38, арк.19].

В селі  Молочанськ Дніпропетровської облас-
ті згідно з постановою президії Дніпропетров-
ського облвиконкому від 9 червня 1933 р. через 
відсутність віруючих та невикористання за при-
значенням, було прийнято рішення про закриття 
молитовного будинку та передачу його під куль-
турно-освітні потреби [26, арк.3]. В Коростені, 
згідно з дозволом Секретаріату Президії ВУЦ-
ВК, місцеву каплицю передано краєвому музею 

[39, арк.149]. Постанова Київського обласного 
виконавчого комітету про передачу церкви від 
10 січня 1933 р. спиралася на відсутність п’яти-
десятки та на висновок інспектора культів. Так, у 
документі було вказано, що «каплиця дерев’яна, 
дуже стара, знаходиться в безгосподарчому ста-
ні, вікна побиті, дощ та сніг попсували все майно, 
яке знаходиться в середині каплиці, біля капли-
ці є дзвіниця на якій три дзвони, завдяки тому, 
що за нею нема догляду, за останній час одного 
дзвона вкрадено…»  [39, арк.154]. Такі дії вла-
ди були спровоковані постановою Секретаріату 
Президії ВУЦВК, згідно з якою місцевим властям 
було надано дозвіл «порушувати клопотання про 
зачинення молбудів, які не функціонують понад 3 
роки» [5, с.249].

З 1930 по 1933 рр. розглядалася справа про 
закриття церкви «Різдва Богородиці» в місті Ма-
ріуполі. Відповідно до документу Маріупольської 
міськради, дана церква заважала будівництву 
трамвайних колій, що мали пролягати саме там, де 
стояла церква. На думку керівництва, руйнування 
церкви не принесло б незручностей віруючій ча-
стині міста, так як поруч є Мар’їнська церква [40, 
арк.5].

Маємо зауважити, що для населення в 1932–
1933 рр., в самий розпал голоду, дуже важко було 
відстоювати свої права. В цей час люди не мали 
ні фізичних можливостей, ні фінансових, аби від-
ремонтувати церкву чи заплатити податок. А тому 
нерідко в архівних документах можемо зустріча-
ти моменти, коли представники влади використо-
вували це у власних інтересах. Внаслідок цього 
формувалося враження, що місцеві жителі ціле-
спрямовано, за власним бажанням відмовлялися 
від користування церквами. 

Яскраво демонструє трагічний результат дій 
влади щодо католицької церкви відомість про 
кількість кірх та молитовень в Україні. Так, на 
1933 р. діючими на території УСРР залишилися 
лише 234 церкви 41, арк.5].

Зазнали на собі фронтального тиску і пред-
ставники протестантських конфесій України.

Їхні молитовні будинки, так само як і право-
славні та католицькі храми почали закривати 
«більшовицькими темпами».

Протестантам – баптистам, євангельським 
християнам, адвентистам, менонітам та ін. – за 
найменших приводів інкримінували вияви полі-
тичної опозиційності, ігнорували їхні заяви про 
політичну лояльність до державної влади. У стат-
ті під промовистою назвою «Попівська контрре-
волюція по німецьких районах СРСР» у листопа-
довому номері журналу Центральної ради Спілки 



Zaporizhzhia Historical Review 2019. Vol. 1(53)                                                                             

146

безвірників України – «Безвірник» – за 1932 рік, 
згадувалася як «ультиматум» заява «Спілки мено-
нітських проповідників» у 1925 році про «волю 
викладання релігії та проти антирелігійної про-
паганди по школах» [42, с.10].

У тому ж номері журналу інший радянський 
пропагандист А.С. Панкратьєв поширював інфор-
мацію про розкриту у Полтаві 1929 року «контр-
революційну діяльність керівників баптистських 
організацій на Полтавщині – Хом’яка, Вільде, Ба-
бушкіна, й колишнього залізничного службовця 
Лемешка». Керівників громади баптистів звину-
ватили у зв’язку із закордоном – «Російсько-мі-
сіонерським товариством» в Америці, від якого 
вони, нібито, отримували контрреволюційну літе-
ратуру, кошти й настанови [43, с.19]. Радянських 
пропагандистів особливо роздратувало те, що у 
с. Займанці Червоноградського району баптисти 
«намагалися зірвати хлібозаготівельну кампа-
нію, яку там провадили». Їх обурював факт що 
«керівник секти Сидоренко зібрав усю свою гро-
маду і почав агітувати і поширювати брехню, ні-
бито безвірники заберуть увесь хліб» [43, с.20]. 
Невдовзі жителі цього села, як і мільйони по всій 
Україні, заплатили своїми життями, пересвідчив-
шись, на чиєму боці була правда.

Антирелігійна кампанія вдарила і по пред-
ставниках єврейських громад. В.  Хітерер, спи-
раючись на дані іноземного відділу єврейського 
комітету «Джойнт» зазначає, що з 1917 р. по 1930 
р. кількість синагог в УСРР скоротилася з 1034 до 
934 [44]. Станом на 1 грудня 1933 року по СРСР 
було закрито 257 синагог, тобто 57% від існуючих 
в перші роки радянської влади [45].

Причини закриття синагог не відрізнялися від 
закриття храмів чи костьолів. Наприклад, в місті 
Херсоні, за згодою наркома охорони здоров’я 
С.І. Канторовича було ухвалено рішення будувати 
санаторій. У зону будівництва Інституту фізичних 
методів лікування входила і синагога [46, арк.1]. 
Рішення Одеського обласного виконавчого ко-
мітету було типовим. Згідно з постановою, віру-
ючі могли задовольняти свої релігійні потреби 
в інших молитовних будинках, що розташовані 
в місті. Також, відповідно до витягу з протоколу 
засідання президії Херсонської міськради від 15 
лютого 1933 р., в Херсоні не знайшлося жодного 
вільного приміщення під санаторій, окрім моли-
товного будинку  [46, арк.8]. «Ураховуючи вели-
чезне значення організації в м.  Херсоні курор-
ту, який дасть можливість лікувати працюючих 
безпосередньо в Херсоні, рахувати за доцільне 
відібрати синагогу…», – сказано у протоколі за-
гальних зборів робітників [46, арк.15]. Звичайно, 

будівництво санаторію для робітників та жителів 
міста мала велике значення для охорони здо-
ров’я. Але парадоксальним є те, що піклуючись 
про одну сферу життя, влада свідомо підкреслю-
вала зневажливе ставлення до іншої – приватної. 

Про двохрічний термін пустування синагоги, 
а також незадовільний стан приміщення знахо-
димо інформацію в документах, що стосуються 
закриття синагоги в місті Прилуках. «В той час, 
коли віруюче населення м.  Прилук має змогу 
забезпечити свої релігійні потреби в інших си-
нагогах, працюючим бракує вільних приміщень 
(підкреслення наше – Авт.), де можливо було б 
провадити культурно-виховну роботу», – читаємо 
в документі  [47, арк.7]. Аналізуючи подібні, на-
писані як під копірку, документи, зазначимо, що 
переоблаштування церков на клуби, кінотеатри, 
театри було налаштоване радянською владою не 
на духовний розвиток населення, а на промиван-
ня мізків ідеєю соціалістичного майбутнього, яке 
досягти неможливо, поки є віра в Бога. 

Темпи атеїстичної кампанії демонструє ста-
тистика синагог у Дніпропетровській області, де 
залишилося всього вісім синагог, а в центрі міста 
– лише дві! [31, арк.116].

Таким чином, позбавляючи віруючих можливо-
сті відвідувати храми – традиційні релігійні осе-
редки, і дискредитуючи послідовних прихильни-
ків церковних організацій, влада насильницьки 
секуляризувала суспільну свідомість усіх верств 
віруючого населення – різних націй та конфесій. 
Відомий пропагандист О. Чефранов у жовтневому 
номері журналу «Безвірник» за 1932 р. підсумо-
вував, що «кількість релігійних громад за 15 ро-
ків пролетарської революції на Україні скороти-
лася пересічно від 15 до 50%» [48, с.10].

Окрім передачі приміщень церкви під заклади 
радянської культури та освіти, владні структури 
приймали й інші рішення щодо долі церков. Так, в 
червні 1933 р. розглядалася справа про знесення 
Архангело-Михайлівської церкви в с.  Нехворо-
ща Полтавської області. Причиною зносу церкви 
було прагнення місцевої влади збудувати житло-
вий будинок для районного партійного активу [49, 
арк.2]. Цинічним виглядає висновок, що влада не 
знайшла придатної місцевості для будівництва за 
всіма нормами та показниками, окрім місця, де 
розташована церква. На додачу, було наведено 
ряд стандартних і типових по Україні причин, че-
рез які громада не може піклуватися церквою, і, 
мовляв, не залишалося жодного іншого виходу, як 
церкву знести і розпочати будівництво. 

У часи Голодомору одним з найпоширеніших 
способів стало використання церкви для збері-



Zaporizhzhia Historical Review 2019. Vol. 1(53)                                                                             

147

гання зерна. Пояснення владних структур щодо 
згаданого вище питання були неоднозначні. Так, 
церква на Дніпропетровщині була засипана зер-
ном тільки тому, що не вистачало іншого примі-
щення [31, арк.52]. Церкву Преображенської ре-
лігійної громади села Великої Білозерки місцева 
влада також використала під зерносховище. Для 
представників громади таке рішення було незро-
зумілим, адже заборгованостей у церкви не було 
[31, арк.60]. Представники Олексіївської грома-
ди села  Мени Чернігівської області зверталися 
до ВУЦВК у справах культів щодо позбавлення 
1300 віруючих можливості вдовольняти свої ре-
лігійні потреби, внаслідок перетворення Троїць-
кої та Олексіївскої церков на зерносховища [30, 
арк.14]. Ми вважаємо, що цінність хліба нарівні з 
життям у час Голодомору антигуманно експлуату-
валася владою [7, с.182].

Нерідко владні органи зрівнювали з землею 
церкви та храми. О.Д.  Форостюк зазначає, що у 
1930-ті рр. підірвані були Миколаївський собор, 
Вознесенська, Воскресенська, Казанська, Тро-
їцька церкви у Луганську, Покровський собор 
у Старобільську, Миколаївська церква у селищі 
Станично-Луганському та інші  [15, с.129 ]. Зга-
дуємо про підрив собору в місті  Мелітополі та 
Свято-Троїцької церкви в селі Кизияр [5, с.248]. 
В.П. Ганзуленко пише про закриття, а згодом і під-
рив найбільшої римо-католицької святині Одеси 
– храму Святого Климентія [34, с.65 ]. Такі агре-
сивні вчинки влади підтверджують й старожили.

Зазначимо, що внаслідок активної антирелі-
гійної кампанії на території Донеччини, Микола-
ївщини, Кіровоградщини, Вінниччини, Сумщини 
не лишилося жодної діючої православної церкви. 
На Харківщині, Луганщині та Полтавщині лише по 
одній! [8, с.120].

Свавільне закриття храмів супроводжувалося 
й плюндруванням почуттів священнослужителів 
та віруючих. Так, священник Андрій Зайцев зга-
дував про наругу, яку він спостерігав від пред-
ставників влади: «27 липня прийшли до мене 
на квартиру з вимогою відкрити церкву… вони 
(представники влади. – Авт.) увійшли в фура-
жах і почали проводити оцінку церковного майна, 
заявивши, що церква має заборгованості. Після 
оцінки майна вони покурили в олтарі, а потім ви-
магали вивернути кармани» [50, арк.58].

Цілеспрямована атеїстична політика комуніс-
тичної партії негативно позначилася на священ-
нослужителях як у моральній так і у фізичній пло-
щині. На початку 1930-х р., а особливо в період 
Голодомору, посилюється тиск на духівництво 
всіх конфесій і ступенів ієрархії. Зокрема, тис-

ку зазнавали першоієрархи церков, які брали на 
себе ношу захисту священнослужителів та членів 
релігійних громад. Так, про несанкціоновані дії 
влади по відношенні до громад віруючих і духо-
венства у своїх заявах до ВУЦВК неодноразово 
писали ієрархи різних церков – митрополит Укра-
їнської Православної Церкви Іван Павловський, 
митрополит Української Синодальної Церкви Пи-
мен Пєгов, екзарх України Російської Православ-
ної Церкви Костянтин Дьяков. 

Митрополита Івана Павловського у 1933 р. за-
арештували за порушення заборони радянської 
влади не впускати голодуючих до церков під при-
водом захисту від розповсюдження епідемій [51, 
с.1038 ]. 

Відзначимо, якщо в 1920-х р. матеріальне ста-
новище різних течій духовенства значно відріз-
нялося, то період Голодомору, який був свідомо 
запланованою акцією, призвів всіх священно-
служителів до цілковитого злиденства. Яскравим 
прикладом цього є доля митрополита Василя Лип-
ківського, який у листах до отця Петра Маєвського 
в Канаду розповідав про важкі матеріальні умови, 
в яких опинився. У листі від 17 липня 1933 р. ми-
трополит зазначав: «Запевне я в такому стані, що 
можу прожити тільки милостинею, бо нічого не 
маю й нічого не заробляю… Ваша допомога для 
мене манна небесна… Запевне про такі речі як 
сало, масло, молоко, яйця я вже не мрію…» [51, 
с.493].

Тягар антирелігійних нападок переймала і се-
редня ланка ієрархії. Так, протоієрей Дмитро Гале-
вич у листах до родичів згадував, що голодні роки 
даються в знаки: «Наталочка вже втретє приходить 
до мене за допомогою, і даєш їй по силі можливо-
сті дещо з їстівних продуктів. Е.Л. теж просить про 
надсилання йому хоч сухариків, але де їх взяти, 
цих сухариків, коли у мене самого в неділю вияви-
лося всього три малайчика?» [52, с.87].

Окрім виснаження голодом, радянська влада 
добивала духовенство й економічним тиском. 
Шалені суми податків, нав’язані державою, були 
їм не під силу, адже значно перевищували прибу-
ток священнослужителів. Внаслідок цього на них 
посипалися додаткові штрафи та навіть судові 
позови. Часто не маючи не те що господарства, 
а й власного житла, релігійні діячі змушені були 
звертатися до небайдужих за допомогою, або ж 
за невиконання податку відправлятися в Сибір.

За час Голодомору були відкриті десятки кар-
них справ, обвинувачення в яких були абсурдні 
– антирадянська агітація чи контрреволюційні дії 
[1, с.217]. Для прикладу, у березні 1933 р. був зви-
нувачений священник с. Щербані Вознесенського 



Zaporizhzhia Historical Review 2019. Vol. 1(53)                                                                             

148

району Миколаївської області Г.А. Глобачов. Релі-
гійному діячу інкримінували статті 54-10 (антира-
дянська агітація та пропаганда) та 54-11 (участь в 
контрреволюційній організації). У витягу із зви-
нувачувальної постанови йдеться, що «священник 
разом з розкуркуленим куркулем організували 
контрреволюційне угрупування з метою зірвати 
хлібозаготівельну кампанію… Під час хлібоза-
готівлі … Глобачов говорив, що влада здирає з 
селян останню шкуру, забирає у них хліб, селяни 
пухнуть з голоду… » [53, с.214]. 

Аби допомогти голодуючим селянам, священ-
ники римо-католицької церкви зверталися до 
знайомих з Німеччини чи Польщі. Але влада, яка 
не визнавала голоду на території УСРР, розціню-
вала такі дії як безпідставне втручання іноземних 
ворожих сил у внутрішні справи СРСР [33]. Від-
повідно, тисячі були заарештовані за звинувачен-
ням у шпигунстві на користь іноземних держав, 
антирелігійній пропаганді чи контрреволюційній 
діяльності. Для прикладу, в 1932 р. у шпигунстві 
на користь Німеччини (а з 1934 р. – антирадян-
ській агітації) було звинувачено священника 
Н.П. Іллі з Одещини. В одному зі своїх листів до 
закордонних організацій Никодим Пилипович 
згадував: «скільки тут померло від голоду, а ще 
в майбутньому скільки помре... Люди навесні 
поїли вже те, що було призначено для свиней…» 
[54, с.394]. За оголошення адрес комітетів закор-
донної допомоги голодуючим було заарештовано 
священників В.Й. Перхоровича з с. Терпіння За-
порізької області [55, с.359] та М.С. Пономарьова 
з Мелітополя [55, с.365].

В.П.  Ганзуленко, аналізуючи становище ри-
мо-католицької церкви в Україні, зазначає, що 
на 1939 р. «не залишилося жодного місцевого 
католицького священника, який би перебував на 
волі» [56, с.73]. 

Адміністративні утиски, плюндрування почут-
тів, залякування, шантаж, переслідування, роз-
прави деморалізували священнослужителів. Дії 
репресивного характеру призводили їх до невпе-
вненості у завтрашньому дні, песимістичних на-
строїв, страху за своє життя. Під тиском обставин 
священники змушені були переїжджати з села у 
місто, влаштовуватись на роботу. 

Часто, не витримуючи утисків, вони зрікалися 
сану. Тексти зречень були однотипними, скла-
деними у каральних органах СРСР. Священники, 
аби припинити знущання та хоч якось полегши-
ти собі життя, зауважували, що релігія нічого не 
дає суспільству [57, арк.30], йде проти науки та 
культурного розвитку [57, арк.227], визнавали її 

«дурманом» [57], «забобонами» [57, арк.182], а 
свою діяльність називали «ганебним ремеслом» 
[57, арк.224 ].

Завдяки «Мартирології українських церков» 
маємо змогу побачити, що кількість духовенства 
в 1932  р. у порівнянні з 1914  р. скоротилася з 
24 665 (православні) до 9 200 (враховуючи інші 
віросповідання) [51, с.907]! 

Досліджуючи трагічний період 1932–1933 рр. 
у контексті атеїстичної пропаганди 1920-1930-х 
рр., А.М.  Киридон зауважує, що «глибоке вкорі-
нення традиційної православної обрядовості і 
прихильне ставлення населення до Церкви навіть 
в умовах трагедії голодного року дозволило пуль-
сувати церковному організмові» [10, с.189]. 

Підсумовуючи, зазначимо, що активна анти-
релігійна кампанія, яка розпочалася з приходом 
більшовиків до влади, зазнала піку у 1930-х рр., 
та у період Голодомору зокрема. Свавільне за-
криття церков та перетворення їх на різноманітні 
заклади охорони здоров’я, освіти чи радянської 
культури першочергово мали на меті зменшити 
осередки впливу на населення, яке, не дивлячись 
на атеїстичну кампанію 1920-х рр., все ще зали-
шалося релігійним. Законодавчі акти, які повинні 
були захистити священнослужителів та зменшити 
оберти тиску місцевих органів влади, були лише 
«замилюванням очей». Правові обмеження ді-
яльності релігійних організацій в Україні в умо-
вах Голодомору 1932–1933 рр. скеровувалися 
центральними органами комуністичної партії та 
радянської держави. Вони йшли із Москви і як 
безумовні приймалися до виконання провідника-
ми антирелігійної політики в Україні, що тримала 
сумнівну пальму першості «поборювання релігії» 
у порівнянні з іншими радянськими республіка-
ми. На 1 квітня 1936  р. на території УСРР про-
довжували діяти лише 9% молитовних будинків з 
числа дореволюційних, тоді як в РСФРР показник 
становив 35,6% [58, арк.3]. Все, що декларувало-
ся на папері свідомо ігнорувалося у житті. Бру-
тальні фальсифікації, вигадані приводи призво-
дили до самовільного закриття церков. Позбав-
лені можливості проводити релігійну діяльність, 
священнослужителі змушені були переїжджати в 
пошуках «кращої» долі. Мільйони віруючих зви-
кали глибоко приховувати свої релігійні почуття, 
у жодному разі не афішуючи їх, оскільки проти-
лежне дорівнювало самознищенню. Врешті-решт, 
релігійні організації і свідомість віруючих усіх 
конфесій зазнали значних деформацій, наслідки 
яких відчутні до сьогодні.



Zaporizhzhia Historical Review 2019. Vol. 1(53)                                                                             

149

Джерела та література
1. Бойко О.В. Православна церква на Дніпропетровщині в роки Голодомору (1932–1933 рр.). Наддніпрянська 

Україна: історичні процеси, події, постаті:[зб. наук. пр.]. 2011. Вип.9. С.214-222.
2. Бойко О.В. Репресії проти православного духовенства і віруючих на Дніпропетровщині у 1929–1941 рр. Держа-

ва та церква на Дніпропетровщині у 1920-х – на початку 1970-х років. Дніпропетровськ: «Монолит», 2014. С.69-118.
3. Дровозюк С.І. Руйнування духовності українського народу під час голоду 1932–1933 рр.: історіографічний 

аналіз. Держава та армія: Вісник Національного університету «Львівська політехніка». 2003. № 439. С.289-297.
4. Євсєєва Т.М. Голод-геноцид 1932–1933 років в Україні як чинник формування неправославної політичної нації. 

Голод-геноцид 1933 року в Україні: історико-політологічний аналіз соціально-демографічних та морально-психоло-
гічних наслідків. К.: Видавн. дім «КМА», 2009. С.239-254.

5. Ігнатуша О.М. Інституційний розкол православної церкви в Україні: ґенеза і характер (XIX ст. – 30-ті рр. XX ст.). 
Запоріжжя: Поліграф, 2004. 440 с.

6. Ігнатуша О.М. Православні церкви України у стані розколу та пошуках єдності (20–30-ті рр. XX ст.): навч. по-
сібник. Запоріжжя: ЗНУ, 2008. 250 с. 

7. Ігнатуша О.М. Руйнація католицької церкви в умовах Голодомору 1932–1933 рр. Наукові праці історичного 
факультету Запорізького національного університету. 2009. Вип.XXVII. С.180-184.

8. Ігнатуша О.М. Разом з народом: церква в умовах голодомору 1932–1933 рр. Голодомор1932–1933: Запорізький 
вимір. Запоріжжя: Просвіта, 2008. С.112-127.

9. Ігнатуша О.М. Голодомор 1932–1933 рр. на Сумщині в системі антицерковної боротьби держави. Сумська ста-
ровина. Науковий журнал з історії та культури України. 2003. №ХІ–ХІІ. С.80-84.

10. Киридон А.М. Держава-Церква-Суспільство: інверсна трансформація в суспільстві. Рівне: РІС КСУ, 2011. 216 с.
11. Киридон А.М. Руйнування культових споруд (1920-1930-ті рр.): порушення традиційної ритмології простору. 

Проблеми історії України: факти, судження пошуки. 2013. Вип.22. С.91-99.
12. Киридон А.М. Релігійно-церковне життя в Україні (1932–1933 рр.). Слов’янський вісник: збірник наукових 

праць. Серія «Історичні та політичні науки». 2012. Вип.13. С.51-57.
13. Нестуля О.О. Доля церковної старовини в Україні: в 2 ч. Ч. 2: Кінець 20-х – 1941 рр. К., 1995. 216 с.
14. Пащенко В.О. Свобода совісті в Україні: Міфи і факти 20–30-х рр. ХХ ст. К.: Ін-т історії України, 1994. 252 c.
15. Форостюк О.Д. Правове регулювання державно-церковних відносин на Донбасі у 1917–1941 роках. Луганськ: 

РВВ ЛІВС, 2000. 166 с.
16. Гудзь В. Історіографія Голодомору 1932–1933 років в Україні. Мелітополь: ФОП Однорог Т.В., 2019. 1153 с.
17. Про заходи посилення антирелігійної роботи. URL: http://istmat.info/node/59437 (дата звернення: 

09.10.2019).
18. Положення про порядок організації, діяльності, звітності і ліквідації релігійних громад та систему обліку ад-

міністративними органами складу релігійних громад та служників культу. URL: http://dspace.nbuv.gov.ua/bitstream/
handle/123456789/40215/12-Document9pdf? sequence=1 (дата звернення: 09.10.2019).

19. Про боротьбу з викривленням партлінії в колгоспному русі. http://istmat.info/node/45316 (дата звернення: 
09.10.2019).

20. Центральний державний архів вищих органів управління України (далі – ЦДАВО України). Ф.1. Оп.7. Спр.171.
21. ЦДАВО України. Ф.1. Оп.7. Спр.172.
22. ЦДАВО України. Ф.1. оп.9. Спр.15.
23. ЦДАВО України. Ф.1. оп.9. Спр.16.
24. ЦДАВО України. Ф.1. Оп.9. Спр.18.
25. ЦДАВО України. Ф.1. Оп.9. Спр.32.
26. ЦДАВО України. Ф.1. Оп.9. Спр.36.
27. ЦДАВО України. Ф.1. Оп.9. Спр.45.
28. ЦДАВО України. Ф.1. Оп.9. Спр.94.
29. ЦДАВО України. Ф.1. Оп.8. Спр.148.
30. ЦДАВО України. Ф.1. Оп.9. Спр.12.
31. ЦДАВО України. Ф.1. Оп.8. Спр.126.
32. Рубльова Н.С. Антикостьольна кампанія в УСРР: причини інструментарій, перебіг (кінець 20-х – 30-ті рр.). З 

архівів ВУЧК-ГПУ-НКВД-КГБ. 1996. Вип.1. С.388-405.
33. Рубльова Н.С. Ліквідація в Україні ієрархії Римо-католицької церкви (кінець 1917–1937 рр. ). З архівів ВУЧК-

ГПУ-НКВД-КГБ. 2000. № 2/4 (13/15). С.311-331 URL:http://shron1.chtyvo.org.ua/Rublova_Nataliia/Likvidatsiia_v_
Ukraini_iierarkhii_Rymo-katolytskoi_ tserkvy_kinets_19171937_rr.pdf (дата звернення: 10.09.2019).

34. Ганзуленко В.П. Римо-католицька церква на Півдні України за часів державного атеїзму (кінець 20-х – 30-ті 
рр. ХХ ст.). Наукові записки Національного університету «Острозька академія». Серія: Історичне релігієзнавство. 
2014. Вип.10. С.62-73.

35. Бистрицька Е.В. Політика радянської влади щодо римо-католицької церкви в 20-30-х рр. Наукові записки 
Національного університету «Острозька академія». Серія: Історичне релігієзнавство. 2010. Вип.3. С.17-32. 



Zaporizhzhia Historical Review 2019. Vol. 1(53)                                                                             

150

36. ЦДАВО України. Ф.1. Оп.9. Спр.85
37. ЦДАВО України. Ф.1. Оп.9. Спр.49.
38. ЦДАВО України. Ф.1. Оп.9. Спр.48.
39. ЦДАВО України. Ф.1, оп.8, спр.128.
40. ЦДАВО України. Ф.1. Оп.9. Спр.50.
41. ЦДАВО України. Ф.1. Оп.9. Спр.14.
42. Геккель Г. Попівська контрреволюція по німецьких районах СРСР. Безвірник. 1932. №21-22. С.7-10.
43. Панкратьєв А.С. 15 років антирадянської діяльності релігійних організацій. Безвірник. 1932. №21-22. С.14-20.
44. В. Хітерер Конфіскація єврейських документальних матеріалів та єврейської власності в Україні в 1919–1930 

рр. URL: http://lostart.org.ua/ua/research/688.html (дата звернення: 12.10.2019).
45. Євреї в Радянському Союзі 1922-41 рр. URL: https://eleven.co.il/jews-of-russia/history-in-ussr/15416/#07 

(дата звернення: 13.10.2019).
46. ЦДАВО України. Ф.1. Оп.9. Спр.92.
47. ЦДАВО України. Ф.1. Оп.9. Спр.96.
48. Чефранов О. Безвірники України на будуванні соціалізму. Безвірник. 1932. № 19-20. С.9-18.
49. ЦДАВО України. Ф.1. Оп.9. Спр.89.
50. ЦДАВО України. Ф. 1. Оп.8. Спр.129.
51. Мартирологія українських Церков: у 4-х т. Т. 1. Українська Православна Церква. Документи, матеріали, хрис-

тиянський самвидав України / упоряд. і ред. О. Зінкевич, О. Воронин. Торонто; Балтимор: Смолоскип. 1987. 1207 с.
52. Галевич Д. Незаарештовані листи: листи священника з України до Німеччини.1922–1938. К.: Видавн. дім 

«Козаки», 2001. 127 с.
53. Реабілітовані історією. У 27-и т. Миколаївська область. Кн. 1. Київ-Миколаїв. Миколаїв: Світогляд, 2005. 870 с.
54. Біографії римо-католицьких священиків, репресованих радянською владою. З архівів ВУЧК-ГПУ-НКВД-КГБ. 

2003. Вип.21. С.374-438.
55. Реабілітовані історією. У двадцяти семи томах. Запорізька область Книга 6. Київ-Запоріжжя. Запоріжжя: 

Дніпровський металург, 2013. 483 с.
56. Ганзуленко В.П. Римо-католицька церква на Півдні України: час соціальних перетворень (1917-1930 рр.). 

С.71-74. URL: http://istznu.org/dc/file.php?host_id=1&path=/page/issues/22/22/ganzulenko.pdf (дата звернення: 
16.10.2019).

57. ЦДАВО України. Ф.5. Оп.3. Спр.1963.
58. Державний архів Російської Федерації. Ф. 5263. Оп.1. Спр.32.


