
Наукові праці історичного факультету Запорізького національного університету. 2019. Вип. 52.  Том 2     ISSN 2076-8982

25

УДК: 94(477.83/.86)(=411.16) «1944/1945»        	               DOI: 10.26661/swfh-2019-52-033

Єврейське населення Дрогобиччини: 
адаптація до «нового» життя (1944 – 1945)

М. Р. Гром 
Дрогобицький державний педагогічний університет імені Івана Франка
mariia.hrom@ukr.net

Ключові слова:  Дрогобиччина, 
Голокост, єврейська громада, 
повоєнний період.

У статті висвітлено процес повернення додому та адаптації до «нового» 
життя єврейського населення Дрогобиччини впродовж перших двох по-
воєнних років. Показано якими побачили рідні міста і села євреї одразу 
після завершення німецької окупації регіону та з якими труднощами вони 
зіштовхнулися у процесі організації свого життя після війни. Вперше зро-
блено спробу дослідження повоєнного повсякдення євреїв, яким вдалося 
врятуватися під час Голокосту, на основі зарубіжних архівних джерел, ме-
муарів та усних спогадів очевидців подій. 

The Jewish population of Drohobych: 
the adaptation to a «new» life (1944 – 1945)

M. Hrom
Drohobych Ivan Franko State Pedagogical University

Key words: Drohobych region, Jewish 
community, Holocaust, Holocaust 
survivors, post-warperiod.

The article highlights the process of returning to home and adapting to the 
«new» life of the Jews of the Drohobych region during the first two post-war 
years. In this article, we use the foreign archival sources, memoirs and oral 
histories to investigate the post-war life of the Jews who survived during 
the Holocaust ing the Drohobych region. It was shown what the Holocaust 
survivors saw after the German occupation in their home town sand what 
difficulties they had ing organizing their lives after the war.
After the German occupation of the region the Jewish population returned 
to their native towns from the various hiding places, the evacuation and 
the front line. In their native towns, the Jews faced many difficulties 
which influenced their post-war life: 1.  The Jews who were not direct 
witnesses of the Holocaust, since they were ing evacuation or atthefront 
line during the War, had complicated moral and psychological perception 
of the consequences of the tragedy (thescale of destructions and human 
losses). 2.  The Holocaust survivors had the health problems because of 
prolong edmalnutrition and difficult living conditions in the hiding places. 
3. The process of finding relatives was very difficult and long-term. 4. The 
Holocaust survivors were afraid of repeating the persecution ing the postwar 
period. As a consequence, they were changing the irnamesand surnames to 
hide their Jewish origin. 

Дрогобиччина була батьківщиною різних на-
родів, серед яких єврейська громада являлася 
однією з найчисельніших. Друга світова війна 
виявилася катастрофічною за рівнем людських 
втрат для всіх національностей, особливо для єв-
рейського населення. У числі небагатьох євреїв, 
яким вдалося врятуватися були ті, хто повертався 
з фронту, з евакуації, кого переховували місцеві 
жителі. Налагодження мирного життя відбувало-
ся у надзвичайно складних повоєнних умовах. 
Повне і глибоке вивчення повоєнного періоду в 

історії Дрогобиччини неможливе без висвітлен-
ня повсякдення основних національних спільнот 
регіону та їхнього досвіду повоєнної адаптації до 
нових реалій суспільного життя.

Центром вивчення історії Голокосту та його 
наслідків в Україні є Український інститут вивчен-
ня Голокосту «Ткума» (Відродження), під його  
керівництвом видано низку наукових праць [1]. 
Регіональний вимір Голокосту знаходимо у пра-
цях Ж.  Ковби, Я.  Хонігсмана [2; 3]. Проблеми 
міжетнічних взаємин та комунікацій в Західній 



Scholarly Works of the Faculty of History, Zaporizhzhia National University. 2019. Vol. 52 Part 2                        ISSN 2076-8982

26

Україні уроки Другої світової війни висвітлю-
ються В.  Гулаєм  [4]. Вагомим доробком у дослі-
дженні історії єврейства Східної Галичини є праці 
Н. Алексюн [5]. Національно-демографічні зміни 
на Дрогобиччині у повоєнний період висвітлені у 
дослідженнях Р. Попп [6; 7]. Етнополітичні про-
цеси у Галичині після Другої світової війни у кон-
тексті загальних суспільних змін показано у праці 
«Галичина в етнополітичному вимірі» [8].

Важливими історичними джерелами для ви-
вчення становища повоєнного повсякдення єв-
рейського населення краю є мемуари та усні 
свідчення очевидців подій. Серед них хочемо 
виділити мемуари Адама Зігмунда-Шумера «Моє 
європейське дитинство», які зберігаються в архі-
ві Меморіального музею Голокосту у Вашингтоні 
[9]. У бібліотечних фондах Меморіального му-
зею Голокосту США зберігається збірка спогадів 
представників єврейської громади Турківщини 
[10]. У статті використані також усні спогади Ла-
риси Шейнфельд-Цветкової та Марселя Дрімера 
[11; 12; 13]. Окремих наукових досліджень, які б 
стосувалися повоєнної адаптації єврейського на-
селення Дрогобиччини після війни, наразі немає.

Мета статті – показати, якими побачили рідні 
міста і села євреї одразу після завершення ні-
мецької окупації, які труднощі вони переживали 
у процесі відновлення свого життя в умовах вста-
новлення радянської системи у регіоні.

Війна докорінно змінили етнонаціональне об-
личчя Дрогобиччини. Дуже складно визначити 
точні дані втрат населення регіону, адже на це 
впливало багато факторів. В матеріалах колишніх 
«секретних папок ЦК КП(б)» про чисельність на-
селення Східної Галичини напередодні та відразу 
після завершення німецько-радянської війни за-
значається, що у Дрогобицькій області станом на 
1 липня 1941 р. проживало 1 млн. 300 тис. осіб, 
відомості про кількість населення на 1 квітня 
1944  р. відсутні. [8,  54]. За радянськими дже-
релами до німецької окупації населення самого 
Дрогобича становило 40 тис. осіб, а після завер-
шення окупації – 26 тис. [7, 158]. Значних втрат 
зазнали усі національні групи краю, але най-
більше постраждала єврейська громада. У Схід-
ній Галичині врятувалося лише 2% єврейського 
населення. [2, 98]. Окремі відомості про жертви 
серед єврейського населення Дрогобиччини зна-
ходимо у спогадах очевидців. Йде мова про те, що 
із 13  тис. євреїв, які проживали в Дрогобичі до 
війни живими залишилися лише 400 [13]. У ко-
лективній монографії «Холокост в Украине: зона 
немецкой военной администрации, румынская 
зона оккупации, дистрикт «Галичина», Закарпатье 

в составе Венгрии (1939 – 1944)», наводяться 
дані, що в середині 1941  р. в Дрогобицькій об-
ласті налічувалося 105 тис. євреїв, з урахуванням 
євреїв-біженців із Польщі – 125 тис. осіб. У пе-
ріод з 1941 до 1944 рр. область втратила близько 
88 тис. євреїв, у тому числі 24 тис. було знищено 
у місцях проживання, 63 тис. – вивезено за межі 
області (більшість – до нацистського концентра-
ційного табору «Белжец», що знаходився біля 
однойменного села в Польщі на південному сході 
Люблінського воєводства), 1 тис. євреїв загинула 
в гетто [1, с.64-65, 93].

Єврейське населення Дрогобиччини почало 
повертатися до своїх рідних домівок у серпні 
1944 року, після завершення німецької окупації 
регіону [5,  с.270]. Марсель Дрімер, який з бать-
ками та сестрою був врятований польсько-укра-
їнською дрогобицькою сім’єю Яна і Зофії Савін-
ських і сьогодні проживає у Вашингтоні, згадує: 
«Незважаючи на все, що ми пережили під час Го-
локосту, нам хотілося розпочати нормальне життя 
якомога швидше. Процес повернення до нового 
життя був дуже важким, адже все нагадувало про 
трагедію» [12].

Передати морально-психологічний стан тих, 
хто вижив допомагають, насамперед спогади. 
Вони передають особисті переживання та влас-
ні враження людей про події, що відбувалися. Є 
свідчення про те, що євреї цілували радянських 
солдат, які заходили в міста. Вони не могли пові-
рити власним очам, адже чекали Червону армію, 
аж три роки. Але після цієї першої «миті щастя» 
доводилося повертатися до реальності [5, с.261].

Про перше враження від зустрічі з радянськи-
ми солдатами згадує Адам Зігмунд, чия сім’я стала 
однією з небагатьох, кому вдалося вижити у Дро-
гобичі у період німецької окупації: «Перші кілька 
радянських солдат і офіцерів, яких ми побачили, 
не демонстрували великого ентузіазму, коли діз-
налися, що ми євреї, які вижили. Якщо в них і ви-
никала якась емоція, то це розчарування в тому, 
що вони були деінформовані власною пропаган-
дистською машиною, яка повідомляла їм, що Гіт-
лер знищив усіх євреїв» [9]. В оцінці єврейсько-
го населення поведінка радянських солдат була 
різною. В їхніх спогадах закарбувалися випадки 
насилля, пиятики. Марсель Дрімер згадує, що піс-
ля війни пані Вайс, яка переховувалася разом із 
його сім’єю, була вбита кулею п’яного радянсько-
го солдата [13]. «Після капітуляції Німеччини в 
травні 1945 року кожен день колони танків і ван-
тажівок, повних солдат і жінок, відправлялися на 
схід, – згадує Адам Зігмунд. – Колони часто зупи-
нялися на кілька годин біля дороги, а солдати спі-



Наукові праці історичного факультету Запорізького національного університету. 2019. Вип. 52.  Том 2     ISSN 2076-8982

27

вали армійські пісні. Вони завжди хотіли купити 
горілку, пропонуючи перехожим обміняти пляшку 
на наручні годинники чи інші речі, які вони везли 
із Німеччини… Рафінерії були оточені зенітними 
гарматами в землянках. Повз них нам доводилося 
йти до школи, особливо, якщо скористатися пря-
мою дорогою через поле. Час від часу розлючені 
бригади могли несподівано стріляти з кулеметів, 
коли ми йшли повз. Це відбувалося частіше в дру-
гій половині дня, після того, як солдати добряче 
випили. Одного разу мій батько був запрошений 
на день народження молодого полковника і коли 
відмовився випити, один з гостей вистрелив з 
кулемета і погрожував стріляти за кожного, хто 
не вип’є горілки» [9].

Найважчим для єврейського населення було 
усвідомлення страшних наслідків трагедії. По-
вернувшись додому вони дізнавалися про за-
гибель близьких родичів і друзів, більшість по-
мешкань були зруйновані, розграбовані, або вже 
давно мали інших власників. Дрогобичанка Ла-
риса Шейнфельд згадує про повернення з фрон-
ту свого батька, Шейнфельда Лейба Мойсеєвича: 
«Коли почалася війна, батька забрали на фронт. 
Його сім’я (дружина, двоє дітей, батьки і брат) 
залишилися тут, у Дрогобичі. Після війни батько 
повернувся додому і дізнався, що вся сім’я заги-
нула. Від його будинку залишилися тільки згорілі 
залишки фундаменту. Він чув, що розстрілювали 
євреїв масово, але ще надіявся, що його сім’я вря-
тувалася. Сусіди розповіли батькові, що бачили, 
як його сім’ю кудись забирали нацисти. Батько 
навіть не знав де похована його сім’я» [11].

Таке ж пережив Ашер Брандельштейн, який 
після війни повернувся додому із евакуації: «Я 
повернувся в Турку в серпні 1945 року. Я провів 
чотири роки в Росії з дружиною і з нашою малень-
кою донькою, яка народився в Башкирії. Я зали-
шив місто, в якому мешкало кілька тисяч євреїв. 
Коли повернувся, то побачив живими лише 20-30 
осіб. Всі єврейські будинки були зруйновані і спа-
лені. Перші тижні після мого приїзду були дуже 
важкими для мене. Мені постійно здавалося, що 
я вийду на вулицю і зустрінуся зі своїми друзями, 
знайомими з моєї молодості та дитинства. Але я 
даремно надіявся на диво» [10,  с.366]. Дружина 
пана Ашера, Броня Брандельштейн, теж зворушли-
во передає свої почуття щодо повернення додо-
му: «Я пережила важку війну в далекій Башкирії, 
витримала голод і холод. Війна закінчилася. Ми 
вирішили будь-якою ціною повернутися додому. 
Ми тільки наблизилися до Турки і вже побачили 
наслідки страшної трагедії, яка тут відбулася. У 
місті майже не залишилося євреїв. Кожен будинок 

нагадував нам про дорогих нам людей, яких вже не 
було в живих. Будинки були зруйновані. Особливо 
лякали мене розбиті вікна. Мені здавалося, що з 
кожного такого вікна дивилася смерть... Для мене 
рідне місто стало кладовищем, насиченим кров’ю 
близьких мені людей» [10, с.367-368].

Мойше Фром, мешканець міста Турки, таким 
вперше побачив рідне місто після війни: «Густо-
населений квартал Турки, що називався «За сина-
гогою», був повністю знищений. У Великій сина-
гозі, яка зараз служить електричною станцією, був 
встановлений дизельний двигун. Деякі будинки 
багатих єврейських сімей залишилися цілими. 
Там живуть сім’ї військових і чиновників із Схід-
ної України. Я нарешті прийшов до усвідомлення 
того, що наше єврейське місто більше не існує – 
воно мертве назавжди» [10, с.380-381].

В першу чергу євреї, які поверталися до рідних 
місць, намагалися відшукати своїх родичів і дру-
зів з надією, що вони також вижили. Адам Зігмунд 
згадує: «Ми дізналися, що деякі з наших родичів 
загинули і дуже раділи, коли дізнавалися, що 
хтось живий. Ми нічого не знали про долю кіль-
кох членів нашої сім’ї, які були вивезені до Сибіру 
в 1940 р. Незабаром наша квартира стала зупин-
кою для людей, які поверталися здалеку і шукали 
врятовані сім’ї чи друзів, перш ніж рухатись далі 
на Захід. Я також пам’ятаю численні збори, де мої 
батьки та їхні друзі вітали ще одного врятованого, 
який щойно з’явився в Дрогобичі або просто того, 
хто відзначав те, що він живий і вільний» [9]. Зі 
спогадів Броні Брандельштейн: «Ми поверталися 
в Труку з надією побачити живих родичів. Типо-
вим було наступне: кожен, хто вижив, приїжджав 
до Турки, щоб ще раз побачити рідне місто. Вони 
перебували тут не більше кілька годин, більше не 
витримували. Будь-який єврей, що з’явився в мі-
сті, був направлений до нас» [10, с.369]. Мойше 
Фром так ділиться про це: «Я приїхав до рідної 
Турки, щоб побачити рідне місто і погостювати у 
друга. Новина про те, що я прибув до міста, дуже 
швидко поширився серед небагатьох єврейських 
сімей, які жили там. Майже всі вони прийшли до 
будинку друга. Кожен з нас відчував біль у сер-
ці. Наші очі наповнювалися сльозами. Я відчував 
себе сиротою, яка прийшла на кладовище, і стоя-
ла на свіжій могилі. Щоб трохи забути про траге-
дію, ми випили кілька келихів лікеру. До пізньої 
ночі люди обговорювали те, через що кожен з нас 
пройшов, щоб залишитися живим» [10, с.377].

Із спогадів бачимо, що «повернення до ре-
альності» полягало у розчаруванні та у розумінні 
того, що все довоєнне життя було вже не поверну-
ти [5, с.261]. Попри усвідомлення великих втрат, 



Scholarly Works of the Faculty of History, Zaporizhzhia National University. 2019. Vol. 52 Part 2                        ISSN 2076-8982

28

це вже не було життя в схронах та підвалах у по-
стійному передчутті загибелі та безпорадності. 
Єврейське населення згуртовувалося, щоб допо-
магати один-одному, опікуватися дітьми‑сирота-
ми, передавати важливу інформацію [5, с.266]. 

Тривале недоїдання, стреси, неможливість 
вільно рухатися, негативно позначилося на здо-
ров’ї єврейського населення. Проблеми із м’яза-
ми виникали через відсутність ходьби протягом 
тривалого часу. Деяким було важко подолати 
навіть невеликі відстані, наприклад, перейти ву-
лицю. Це, безумовно, утруднювало їхнє життя 
[5,  с.261]. Такі ж проблеми мав тоді 10-річний 
Марсель Дрімер, його м’язи були атрофовані. Він 
згадує про те, що його сім’я із підвалу могла вий-
ти на вулицю тільки під час бомбардувань, коли 
всі інші ховалися. Знадобилося багато зусиль 
для його реабілітації [13]. «Моя свекруха Чава 
Брандельштейн вижила, – згадує Броня Бран-
дельштейн. – Вона була схожа лише на тінь, тієї 
жінки, якою була до війни. Вона пережила гіт-
лерівське пекло, була свідком жахливих подій в 
нашому місті, провела місяці в темних підвалах, 
де частково втратила зір» [10, с.368]. Зі спога-
дів Мойше Фрома: «Я зустрів матір свого друга. 
Вона була єдиною єврейською жінкою старшого 
покоління, яка вижила. Її врятувала українська 
сім’я. Коли я побачила її, вона справила на мене 
страшне враження. Вона виглядала дуже погано, 
набагато старшою, ніж була насправді. У роті не 
було жодного зуба, вона була хворою, а її очі лед-
ве бачили. Це сталося з нею, коли вона ховалася 
в підвалі без світла» [10, с.376].

Фізичний та психологічний стан євреїв, які 
врятувалися під час Голокосту, був значно гіршим 
за стан тих, хто після війни повертався з еваку-
ації. Євреї Дрогобиччини, які під час війни пе-
ребували далеко від дому, описують тугу за рід-
ними краями, щоденні хвилювання за родичів та 
друзів, труднощі пов’язані із голодом і холодом у 
віддалених районах Радянського Союзу. Однак, 
їхнім життям не загрожувала пряма небезпека і 
вони не були безпосередніми свідками масових 
вбивств.

Непростим було повернення представників 
єврейського населення у звичне соціальне сере-
довище. Міжнаціональні відносини у Східній Га-
личині мають свої історичні обумовленості, люд-
ський вимір яких особливо проявився в умовах 
війни. Марсель Дрімер згадує: «Були люди, які 
раділи, побачивши нас живими, а також були і ті, 
хто був незадоволений через це» [12]. У пам’я-
ті декого залишилося розуміння того, що деякі 
представники місцевої радянської адміністрації 

були неприхильні до євреїв. Часто від них мож-
на було почути питання: чому євреї не захищали 
себе самі, або як окремим мешканцям вдалося ви-
жити, якщо інші загинули [5, с.269]. Дрогобичан-
ка Лариса Шейнфельд так передає пережите і по-
чуте від батька: «Батько розповідав, що усі дуже 
співчували йому, бо коли він повернувся додому, 
нікого з рідних, ні будинку вже не було. Все при-
йшлося починати з початку. Сусіди добре стави-
лися до батька. Але вияви антисемітизму були. У 
батьків на роботі, у мене – в школі. Обзивали «жи-
дами». Пам’ятаю, що мене і батьків це дуже об-
ражало» [11]. Зі спогадів Броні Брандельштейн: 
«Ми, євреї, які вижили, були рідкісним явищем в 
очах місцевих жителів. Неодноразово я поміча-
ла радість в очах тих, хто бачив нас живими. Інші 
намагалися пройти повз нас з опущеними очима» 
[10, с.368].

Тоталітарний режим, який відновлювався піс-
ля війни в західних областях України, своїм ос-
новним завданням мав боротьбу з українським 
визвольним рухом. Всі представники єврейсько-
го населення, які підтримували чи брали участь 
в ОУН та УПА, ставали «ворогами народу», підда-
вались репресіям. В. Ільницький говорить про те, 
що чи не найбільше у підпіллі в Карпатському краї 
працювало лікарів-євреїв [14, c. 261]. Радянські 
спецслужби постійно вишукували неблагонадій-
них. Євреї, які пережили німецьку окупацію, ча-
сто звинувачувалися у співпраці із окупантами. 
За логікою нової влади їх порятунок став можли-
вий лише у такому разі. «НКВД зобов’язав батька 
з’явитися до них і звинуватив його у співпраці з 
нацистами, – згадує Марсель Дрімер. Вони сказа-
ли, що, оскільки наша сім’я вижила, він, мабуть, 
співпрацював із нацистами. Батько попросив де-
яких євреїв, що вижили, та сина сім’ї Савінських 
підтвердити, що це неправда. Я пам’ятаю, як ба-
чив кількох людей, які були повішені в центрі мі-
ста через такі звинувачення. Якщо б батькові не 
вдалося знайти свідків та доказати, що ми не були 
колаборантами, ми б могли опинитися на їхньому 
місці [12]. «Родина Бакенротс була нашими су-
сідами і жила з нами в одному житловому блоці, 
– згадує Адам Зігмунд. – Незабаром після звіль-
нення пан Бакенротс був заарештований НКВС і 
затриманий на шість місяців. Його було запідоз-
рено у співпраці з окупаційною владою. Згодом 
його було звільнено, родина виїхали до Польщі, а 
потім до Франції» [9].

В умовах небезпеки перед репресіями ра-
дянської системи та через не завжди сприятли-
ве ставлення з боку оточуючих, євреї обирали 
шлях на еміграцію, намагалися позбутися ознак 



Наукові праці історичного факультету Запорізького національного університету. 2019. Вип. 52.  Том 2     ISSN 2076-8982

29

свого походження: наважувалися на зміну імен, 
прізвищ та віросповідання. Так це описав Адам 
Зігмунд: «Усі згадали про польський передвоєн-
ний антисемітизм та постійними загрозами анти-
єврейського законодавства. Ніхто не міг забути 
жахіть німецької окупації, яка залишила всіх нас 
без сім’ї та друзів. Крім того ми бачили вияви 
антисемітизму серед росіян та українців, з яки-
ми ми знаходимося в повсякденному контакті. 
Значна частина тих, хто вижив почали готувати-
ся до відмови від юдаїзму, часто змінюючи імена 
та прізвища. Мої батьки вирішили, що я повинен 
прийняти католицтво. Батьки звернулися із цим 
питанням до священика-єзуїта, який наполягав 
на тому, щоб я перед хрещенням відвідував уро-
ки релігії. Але у зв’язку з сильною антирелігій-
ною ідеологією вдома і в школі, моє звернення 
було так і залишене без результату» [9]. Лариса 
Цветкова-Шейнфельд теж пригадує: «Часто євреї 
приховували про своє походження. Були випадки 
зміни єврейських імен і прізвищ на українські або 
російські з метою уникнення негативного став-

лення. Серед моїх однокласників були євреї, про 
чиє походження ніхто навіть не здогадувався. 
Дехто й досі не може підтвердити своє єврейське 
коріння через те, що після війни були змінені до-
кументи» [11].

Отже, перші роки після завершення німець-
кої окупації та Голокосту стали періодом повер-
ненням до «нового» життя євреїв, яким вдалося 
врятуватися. Вони опинялися наодинці із своїми 
проблемами, піддавались репресіям з боку ра-
дянської системи, при цьому перебували у важ-
кому морально-психологічному та фізичному 
стані. Відбувався важкий процес адаптації до 
нових умов, із розумінням того, що все втрачене 
вже ніколи не повернути. Перспективними для 
дослідження даної проблеми є вивчення таких 
аспектів післявоєнного повсякдення єврейсько-
го населення, як: матеріальне становище, одяг, 
харчування, забезпечення житлом, роль релігії у 
сімейному житті, дитячий досвід повоєнного по-
всякдення.

Джерела та література
1. Круглов А., Уманський А., Щупак И. Холокост в Украине: зона немецкой военной администрации, румын-

ская зона оккупации, дистрикт «Галичина», Закарпатье в составе Венгрии (1939-1944) / А. Круглов, А. Уманський, 
И. Щупак. – Днипро: «Ткума», «Лира ЛТД», 2017. – 456 с.

2. Ковба Ж. Людяність у безодні пекла. Поведінка місцевого населення Східної Галичини в роки «остаточного 
розв’язання єврейського питання» / Ж. Ковба. – Kиїв: Дух і література, 2009. – 296 с.

3. Хонигсман Я. Катастрофа еврейства Западной Украины. Евреи Восточной Галиции, Западной Волыни, Буко-
вины и Закарпатья в 1933 – 1945 годах / Я. Хонигсман. – Львов: Б. и., 1998. – 352 с.

4. Гулай В. Міжетнічна комунікація в Західній Україні у роки Другої світової війни / В. Гулай. – Львів: Вид-во 
Львів. політехніки, 2011. – 459 с.

5. Aleksiun N. Returning from the Land of the Dead: Jews in Eastern Galicia in the Immediate Aftermath of the 
Holocaust / N. Aleksiun // Kwartalnik Historii Żydów. – 2013. – № 2 (246). – С. 255-270. [Електронний ресурс] 
– Режим доступу: https://www.academia.edu/4365201/Returning_from_the_Land_of_the_Dead_Jews_in_Eastern_
Galicia_in_the_Immediate_Aftermath_of_the_Holocaust

6. Попп Р. Переміщення населення Дрогобицької області (1944 – 1953) / Р. Попп // Східноєвропейський істо-
ричний вісник. – 2016. – Вип. 1. – С. 69-74.

7. Попп Р. Населення Дрогобича у 30 – 50-ті рр. ХХ ст.: етнодемографічна характеристика / Р. Попп, О. Поход-
жай // Східноєвропейський історичний вісник. – 2017. – Вип. 5. – С. 155-162.

8. Галичина в етнополітичному вимірі / авт. кол.: В. О. Котигоренко (керівник), В. А. Войналович, О. Я. Кала-
кура та інші. – Київ: ІПІЕНД імені І. Ф. Кураса НАН україни, 2017. – 840 с.

9. My European Childhood. 2008.184.1. United States Holocaust Memorial Museum Archives, Washington, DC.
10. Memorial Book of the Community of Turka on the Stryj and Vicinity (Turka, Ukraine). – Tel Aviv, 1966. – 458 c.
11. Спогади Шейнфельд-Цветкової Лариси, жительки м.  Дрогобича. Записала Марія Гром 11.12.2018  р. у 

м. Дрогобичі. Приватний архів Марії Гром у м. Дрогобич.
12. Спогади Дрімера Марселя, жителя Вашингтона, округ Колумбія. Записала Марія Гром 07.08.2018 р. у Ва-

шингтоні, округ Колумбія. Приватний архів Марії Гром у м. Дрогобич.
13. Drimer  M. To give up or not [Електронний ресурс] – Режим доступу: http://www.ushmm.org/remember/

office-of-survivor-affairs/memory-project/featured-writers/to-give-up-or-not
14. Ільницький В. Участь іноземців у визвольному русі на теренах Карпатського краю ОУН (друга половина 

1940-х рр.) / В. Ільницький // Наукові праці історичного факультету Запорізького національного університету. – 
Запоріжжя: ЗНУ, 2016. – Вип. 46. – C. 259-263.


