
Scholarly Works of the Faculty of History, Zaporizhzhia National University. 2018. Vol. 51 	   ISSN 2076-8982

160

УДК 94:272:37:2-426(477)                                                             DOI: 10.26661/swfh-2018-51-014

Духовно-моральні і національні аспекти в педагогіці Йосифа Сліпого

Т.В. Грушева
Запорізький національний університет,
grushevaznu@ukr.net

Ключові слова: 
Українська греко-католицька 
церква, Йосиф Сліпий, 
християнська педагогіка, 
мораль, виховання, атеїзм.

Стаття присвячена постаті митрополита Української греко-католицької 
церкви Йосифа Сліпого. Життя Й. Сліпого було нерозривно пов’язане із 
християнською педагогікою, він був прихильним жорсткої дисципліни. 
Його педагогічна модель ґрунтувалася на християнській моралі, гідних 
умовах життя і західноєвропейських цінностях (гуманізмі, визнанні ін-
дивідуально-духовних начал в особистості). Окрім цього, прищеплював 
своїм вихованцям почуття прекрасного, долучаючи їх до музейної справи, 
організації бібліотек. Він вважав, що найбільше лихо для церкви і суспіль-
ства – це брак єдності, і до останніх років життя проявляв волю щодо на-
ціонального та церковного єднання українців. Йосиф Сліпий коментував 
політичні події: він засуджував укладений пакт Молотова-Ріббентропа; 
період радянської влади в Україні вважав окупаційним; страждав від того, 
що не міг зупинити вбивства під час Другої світової війни; але відчував 
межі можливостей духовної сфери і розумів, що подальшій катастрофі 
церква не може запобігти. Йосиф Сліпий провів 18 років у тюрмах і за-
сланні. Після звільнення у 1963 р. його діяльність була сконцентрована 
у двох напрямах: по-перше, він брав участь у процесах, що стосувалися 
оновлення церковного життя; по-друге, провів величезну роботу щодо 
оприлюднення правди про утиски віруючих у СРСР. Митрополит не зупи-
нився навіть перед критикою «дипломатичної мовчанки Ватикану». Його 
чітка громадянська позиція стала виявом духовності та основою мораль-
ного виховання оточуючих його людей.

Spiritual-moral and national aspects in the pedagogics of Yosyf Slipyi

T. Grusheva
Zaporizhzhia National University

Key words: 
Greek-Catholic Church of Ukraine, 
Yosyf Slipyi, Christian pedagogy, 
moral, education, atheism.

The article is devoted to the figure of the Metropolitan of the Greek-Cath-
olic Church of Ukraine Yosyf Slipyi. In history, this person is known as a 
religious figure, a scientist-theologian and a teacher. Christian pedagogy 
considers the process of upbringing through the prism of spiritual values 
and moral norms which was followed in life by a man who has become a 
ideal exemplified. Comparison with him points out what behavior of the 
believers is ethical and which is not. Such exemplified is the figure of Met-
ropolitan Yosyf (Slipyi). The life of Y. Slipyi was associated with Christian 
pedagogy, he was adherent of firm discipline. His pedagogical model was 
based on Christian morals, decent living conditions and Western European 
values (humanism, recognition of individual and spiritual principles in per-
sonality). This included inculcating a sense of beauty, involved  adherents 
an museum affairs, the organization of libraries.
He believed that the greatest disaster for the church and society was the 
lack of unity and until the last years of life he worked for the sake of nation-
al and church unity of Ukrainians.
Yosyf Slipyi commented on political events: he condemned the Molo-
tov-Ribbentrop pact, he regarded the period of Soviet power in Ukraine 
as occupation, suffering from the fact that he could not stop the murder 
during the Second World War. He felt the limits of the possibilities of the 
spiritual sphere and understood that the church could not prevent further 



Наукові праці історичного факультету Запорізького національного університету. 2018. Вип. 51.    ISSN 2076-8982

161

catastrophe. Yosyf Slipyi spent 18 years in prisons and exile.
After his release in 1963, his activities were concentrated in two directions: 
firstly, he took part in the processes concerning the renewal of church life; 
and secondly, made great efforts on presenting the truth about the oppres-
sion of believers in the USSR. The Metropolitan criticizing «the diplomatic 
silence of the Vatican».

Актуальність теми підтверджують чисельні 
наукові роботи, що присвячені питанню релігій-
но-морального виховання українців у його істо-
ричній ретроспективі, проблемам християнської 
родини, християнського виховання молоді, впли-
ву релігійних уподобань на культуру життя.

Протягом століть формування світогляду 
українців будувалося на основі християнської 
моралі. Церква міцно займала місце морального 
регулятора в суспільстві. Християнська система 
виховання була націлена на переконання в необ-
хідності дотримання Заповідей Божих. Моральні 
принципи всепрощення, творення добра, почуття 
любові й краси стали зрозумілими та взірцевими.

Християнська педагогіка є спільною основою 
для різних християнських конфесій в Україні і 
значно відрізняється від світської педагогіки. 
Відмінністю є те, що вона ґрунтується на хрис-
тиянській етиці; на правилах, які закликають на-
слідувати шлях Ісуса Христа як запоруку щастя в 
поцейбічному та у потойбічному житті; а також 
пропагує принципи ненасильства, любові, сми-
рення й антропологічний принцип (повага до 
людини та її гідності) та ін. Вироблені й прин-
ципи християнського виховання, які тлумачяться 
як виховання в людині головного почуття – по-
чуття істини.

Українська родина була традиційно консерва-
тивною; звичайно батьки відповідали за моральні 
вчинки своїх дітей. Сім’я виконувала функцію со-
ціального осередку. На основі християнських іде-
алів вироблявся спосіб життя родини, її мікроклі-
мат; дітей виховували у великій шані до Бога. Так, 
митрополит Андрей (Шептицький), предстоятель 
Української греко-католицької церкви (УГКЦ) – 
1900-1944 рр. – у своїх посланнях відповідаль-
ним за збереження любові до Бога в родині нази-
ває чоловіка. Релігійне для митрополита Андрея 
(Шептицького) завжди було в тісному зв’язку із 
національним. Багато його роздумів присвячено 
українській духовності та національній психо-
логії. Наступник митрополита – Йосиф (Сліпий) 
зробив вагомий внесок у розвиток культури та 
освіти. Між двома релігійними лідерами склалася 
велика довіра не зважаючи на те, що їхні погляди 
іноді різнилися [1, 23-24 хв.].

Йосиф Сліпий (роки життя – 1892-1984, ми-
трополит – 1944-1984) – вчений-теолог, педагог, 
який розумів визначальну роль освіти і христи-
янського виховання в умовах бездержавності 
свого народу. Під час його життя представники 
греко-католицької церкви усвідомлювали потуж-
ну роль митрополита для екуменічного руху, від-
значали важливість його наукового доробку. Про 
це яскраво свідчить видання творів Кир Йосифа, 
верхового архієпископа і кардинала в Римі за 
часів його життя (1971 р.) [2]. Ще одне видан-
ня наукової спадщини митрополита (електронне) 
вийшло з нагоди 125-х роковин від дня його на-
родження. Це підтверджує невщухаючий інтерес 
широкого загалу до людини віри, яка належить до 
відомих і впливових українців другої половини 
ХХ ст.

Перекручення історії УГКЦ, штучне забуття 
видатних постатей цієї церкви в радянській істо-
ріографії швидко змінилися реанімацією їх імен 
часів незалежної України. Духовна спадщина ми-
трополита Йосифа (Сліпого) і досі викликає ака-
демічний інтерес та суспільний резонанс. Чис-
ленні публікації, диспути за «круглим столом», 
документальні стрічки розкривають нові грані 
цієї постаті (як-от фільми: Валентина Дігтярен-
ко «Ті, що вірні» про катакомбне існування най-
більшої переслідуваної церкви XX ст.; Олени Мо-
шинської «Справа «Рифи» про обставини арешту, 
ув’язнення та звільнення Йосифа Сліпого; Тараса 
Пастернака «Йосип Сліпий: молитва за Україну», 
де, між іншим, йдеться про спроби Й. Сліпого під-
нести Києво-Галицьку митрополію УГКЦ до гідно-
сті патріархату).

Синод Єпископів УГКЦ благословив відзначен-
ня на загальноцерковному рівні 125-річчя від дня 
народження «ісповідника віри» Йосифа Сліпого 
в 2017 р. Окрім численних подій у цьому напря-
мі, виділимо наукові симпозіуми, які відбулися за 
координації директора Інституту історії Церкви 
Українського католицького університету Олега 
Турія під загальною назвою «Патріарх Йосиф Слі-
пий – знайомий і незнаний». Мета цієї наукової 
програми – осмислення значущості історичної 
постаті Йосифа Сліпого. Окрім науковців, у дис-
кусії взяли участь і представники духовенства, 



Scholarly Works of the Faculty of History, Zaporizhzhia National University. 2018. Vol. 51 	   ISSN 2076-8982

162

як-от: єпископ Харківсько-Запорізької дієцезії 
Римсько-католицької церкви Ян Собіло, екзарх 
Донецький Української греко-католицької церкви 
владика Степан Меньок та інші. Символічна назва 
наукового заходу вказує на спроби наших сучас-
ників пояснити незнані грані великої постаті до-
бре відомого Митрополита.

Замовлена нами тема статті передбачає роз-
криття християнської педагогіки через призму 
духовних цінностей і моральних норм, яких до-
тримувався у своєму житті митрополит Йосиф 
(Сліпий). Так, педагогіка розглядається як тран-
слятор досвіду. Українська греко-католицька цер-
ква незмінно впливала на соціальні, культурні та 
духовні процеси країни, мала та має чітко окрес-
лені етноконфесійні відмінності, що проявляють-
ся в психологічних чинниках.

Відомо, що в родині Коберницьких, де народив-
ся майбутній митрополит, дітей виховували в наці-
ональному і релігійному дусі. Про родинне вихо-
вання він завжди згадував із теплом, стверджуючи, 
що не піддався «атеїстичній стихії» завдячуючи 
лише великій релігійності, винесеній із батьків-
ського дому. Йосиф Сліпий, разом із сучасниками, 
був свідком зламу епох, коли на зміну традицій-
ному патріархальному, релігійному суспільству 
(окрім впливу родини на виховання, митрополит 
у «Споминах» згадує обов’язкову допомогу «убо-
гим», релігійні правила, що домінували в громаді 
[3, с. 24]) приходило нове – модернізоване – з 
іншими правилами. Ширення атеїстичних думок 
серед молоді спостерігав майбутній митрополит 
коли ще навчався в гімназії. Свої негативні вра-
ження про це він, як глибоко віруюча людина, пе-
реказував через десятки років.

Й. Сліпий отримав чудову освіту. Час, коли він 
навчався, був періодом становлення його осо-
бистості, формування національних орієнтирів 
і громадської свідомості. Відомо, що радянська 
влада в майбутньому буде закидати митрополи-
ту прихильність до націоналістичних ідей, тому 
окреслимо ті національні та ідейні цінності, які 
поділяв юний Й. Сліпий. Із шостого класу гімна-
зії він став відвідувати таємний «самоосвітній 
гурток», в якому члени були «ліберального на-
ставлення» [3, с. 50, 51]. За згадкою Й. Сліпого, 
захоплювалися тоді Франком, Грушевським, Ма-
сариком, а проявом національного характеру гім-
назії вважали змальований портрет Т. Шевченка. 
Активним патріотизмом вважав митрополит циту-
вання ним вірша «Ще стоїть Україна! Не вмерла 
вона і вмирати не має охоти. Кожна піч україн-
ська – фортеця міцна, там на чатах лежать патріо-
ти» [3, с. 56, 57].

Гімназійний період залишився в його згадках 
ще й завдячуючи відсутності «розумної методи-
ки», а також тим, що «педагогіка надроблялася 
страхом, карою» [3, с. 33, 35]. Життя самого ми-
трополита було нерозривно пов’язано із христи-
янською педагогікою і сам він став прихильником 
жорсткої дисципліни, яка одного разу призвела 
до протесту вихованців (у семінарії його боялися 
«більше ніж вогню і води» [1, 17 хв. 02 с.-17 хв. 
16 с.]). Митрополит Андрей Шептицький схваль-
но оцінив дотримання Й. Сліпим усталених у цер-
кві норм виховання. Також останній вважав за 
необхідне покращити харчування вихованців се-
мінарії, запровадити порядок, чистоту та зробити 
обов’язковими ранішні молитви. Це, у свою чергу, 
повинно було створити гідні умови для духовного 
і наукового життя. До слова, з кінця вересня 1939 
р. Й. Сліпий став свідком «свобідної большевиць-
кої педагогії» у дії. Він був обурений проявами 
розгнузданості та вседозволеності (коли хлопцям 
було дозволено навіть палити) [3, с. 107]. Йо-
сиф Сліпий під час своєї активної діяльності мав 
можливість спостерігати кілька педагогічних мо-
делей, але однозначно мав власний погляд щодо 
виховного процесу, який ґрунтувався на христи-
янській моралі, твердій дисципліні, гідних умовах 
життя і західноєвропейських цінностях (гуманіз-
мі, визнанні індивідуально-духовних начал в осо-
бистості).

Його діяльність можна умовно поділити на пе-
ріоди: 1) 1922-45 рр. – наукова робота, органі-
зація Греко-Католицької Богословської Академії, 
наступник Андрея Шептицького; 2) 1945-63 рр. 
– засуд, заслання (сам він вважав цей час змар-
нованим); 3) 1963-84 рр. – еміграція за кордон.

Ще в 1916 р. майбутній митрополит захистив 
докторську працю «Поняття про вічне життя в 
Євангелії і в І Посланні св. апостола Івана». У 
1922 р. Йосиф Сліпий став організатором Бого-
словського наукового товариства, а з 1926 р. був 
його головою. Андрей Шептицький запропонував 
Йосифу Сліпому викладати догматику у Львівській 
духовній семінарії (на базі семінарії створено 
Греко-Католицьку Богословську Академію, ректо-
ром якої у 1929 р. стає також Йосиф Сліпий). Зав-
дяки його ініціативі зростав науково-педагогіч-
ний потенціал академії. Навколо нового ректора 
гуртуються наукові, прогресивні кадри того часу. 
Головна ідея однодумців – організація богослов-
ського навчального закладу європейського рівня. 
Прикметно, що Й. Сліпий у час, коли очолював 
семінарію і Богословську Академію, вивчав за-
хідноєвропейський досвід навчання у богослов-
ських закладах, розуміючи, що і на батьківщині 



Наукові праці історичного факультету Запорізького національного університету. 2018. Вип. 51.    ISSN 2076-8982

163

треба робити «великі зміни» [3, с. 88, 101].
Серед церковних ієрархів України Йосиф Слі-

пий – один із впливовіших на сучасний йому 
культурно-мистецький процес. Важливим напря-
мом наукової діяльності вченого була подвиж-
ницька праця: написання підручників із бого-
словських наук, створення потужної видавничої 
бази та організація найбільшої у Львові бібліо-
теки. Він чітко усвідомлював роль мистецтва у 
сфері духовних цінностей. Багатогранність інте-
ресів Й. Сліпого вражає. Він цікавився музейною 
справою, під час канікул сам їздив і збирав старі 
ікони, іконостаси, заохочуючи до цього студентів. 
Це робилося для того, щоб прищепити в душах 
молоді любов до історичної минувшини, вихова-
ти почуття прекрасного. Перетворення світу, за 
задумом Й.Сліпого, повинно було відбуватися на 
релігійному ґрунті і за «за законами краси», що 
мало сприяти естетичному вихованню віруючих. 
З 1926 р. в обов’язки Йосифа Сліпого входило 
членство Кураторії Львівського національного 
музею. 1932 р. був знаменний тим, що саме тоді 
ректор офіційно заявив про відкриття музею Бо-
гословської Академії. Інтерес до колекціонуван-
ня буде завжди притаманний митрополиту. Навіть 
у засланні він збирав колекції рослин, комах, зві-
рів [3, с. 225]. А при організованому ним у Римі 
Українському Католицькому Університеті також 
відкриється бібліотека і музей (1963 р.).

Отже, у 1920-30-х рр. діяльність Й.Сліпого 
охоплювала релігійну, наукову і культурно-про-
світницьку сфери, а виховувати молодь вважав 
за необхідне в дусі християнської моралі і наці-
ональної ідеї. Він був глибоко переконаний, що 
найбільше лихо для церкви і суспільства – це 
брак єдності; належав до прибічників жорсткої 
волі щодо такого єднання («хто стукнув би кула-
ком у стіл і запровадив лад», «єдність нашої Цер-
кви повинна би давати приклад і для нашого роз-
битого світського життя») [3, с. 93, 94]. Й. Сліпий 
засуджував крайні форми національної нетерпи-
мості; схвально оцінював допомогу «іншим» (на-
приклад, з боку Андрея Шептицького православ-
ним, євреям тощо) [3, с. 92, 102, 98]; відстоював 
екуменічні погляди (вони чітко сформульовані у 
доповіді «Погляд на з’єдинені та нез’єдинені Цер-
кви Сходу і догматичні різниці між ними» та про-
голошені на з’їзді, що був присвячений 300-літтю 
митрополита Вельямина Рутського).

Не можна назвати УГКЦ аполітичною. Скоріше 
провідні діячі церкви відчували межі можливо-
стей духовної сфери. Так, засуджуючи укладений 
пакт Молотова-Ріббентропа, Й. Сліпий розумів, 
що подальшій катастрофі церква не може запо-

бігти, він не мав ілюзій і погодився з думкою од-
новірця «не годен стримувати сірником лявини» 
[3, с. 100]. Вступ червоної армії на територію За-
хідної України внаслідок таємних угод він нази-
вав окупацією і часто протиставляв більшовикам 
«наших людей» (українців), вказуючи, що масові 
арешти, розстріли створили «нелюдяне обличчя 
більшовиків» [3, с. 112, 114-115]. 

Йосиф Сліпий скористався проголошенням 
незалежності Української держави на початку 
німецької окупації. У цей час, за його підтримки, 
відновили роботу Богословська Академія та семі-
нарія, що були закриті радянською владою. Часто 
у «Споминах» митрополит буде вказувати на без-
порадність церкви у вирії Другої світової війни, 
страждаючи від того, що не можна завадити вбив-
ству німцями «наших людей» [3, с. 122]. Після 
смерті Андрея Шептицького в 1944 р. єпископ Йо-
сиф Сліпий став митрополитом Галицьким, Главою 
УГКЦ, і з того часу саме на ньому була вся відпові-
дальність за розвиток Української греко-католиць-
кої церкви. Йосиф Сліпий очолив церкву в період 
найбільшої небезпеки, у час, коли тотальний кон-
троль з боку держави досяг вищого ступеня.

Атеїстичне світобачення, що було доміную-
чим у радянський час, мало руйнівні наслідки та 
призвело до національної і духовної дезінтегра-
ції. Після повторної радянської окупації було ос-
таточно закрито Богословську Академію (весна 
1945 р.). Глава УГКЦ був звинувачений в антира-
дянській діяльності і співпраці із нацистськими 
окупантами; йому інкримінували те, що він, нібито, 
був агентом розвідок іноземних держав, прово-
див націоналістичну й антирадянську діяльність, 
зокрема очолював націоналістичний рух, підтри-
мував ОУН-УПА, дивізію «Галичина». Відомо, що 
до нього була висунута низка пропозицій, як-от: 
спонукати до капітуляції Р. Шухевича, зректися ка-
толицької церкви, Папи Римського тощо. Митропо-
лит із гідністю тримався на допитах, відмовляючи 
радянським слідчим у провокаційних пропозиціях 
чи підписах фальшивих документів. Він не зрадив 
совісті і став моральним взірцем для віруючих. За 
висловом митрополита, його звинувачення стало 
«трафаретною процедурою» [3, с. 158]. Вирок – 8 
років виправно-трудових таборів. Йосиф Сліпий 
пройшов крізь жорна репресій тоталітарного ре-
жиму, всього провів 18 років поневірянь у тюрмах, 
засланні. Окрім нього, у сибірському ГУЛАГу опи-
нилася значна кількість одновірців (переважно 
випускники академії), про зустрічі із ними митро-
полит буде згадувати у «Споминах».

Умови в таборах були нелюдяні, але перебуван-
ня поруч «не́людей»: кримінальних авторитетів,  



Scholarly Works of the Faculty of History, Zaporizhzhia National University. 2018. Vol. 51 	   ISSN 2076-8982

164

злодіїв тощо ще більше пригнічувало справді 
віруючу людину. Життя митрополита в неволі 
характеризує його як людину з міцною волею. У 
страшних умовах загартувався його дух. Йосиф 
Сліпий знає, що засуджений несправедливо, без 
провини, і намагається захистити себе в двобої 
з атеїстичною навалою. Він навчився виявляти 
провокаторів, шпигунів і дуже жорстко, у власти-
вій йому манері, ставить їх на місце, коли бачить 
«зразки підлості» [3, с.181, 183, 190, 196, 227, 
228]. Отже, перед нами не наївна людина, а лідер, 
який гідно несе свій Хрест.

Цікаве спостереження: у «Споминах» митро-
полит Йосиф (Сліпий) детально переказує події 
свого життя, дає характеристику людям, які тра-
пилися на його шляху. Так, навіть тимчасових 
попутників (злодіїв, лікарів, слідчих) він персо-
ніфікує (називає їхні імена; якщо відомо, стисло 
переказує долю тощо). На фоні безіменних за-
суджених, які для тоталітарної держави іденти-
фікувалися лише за номером, пам’ять про дрібні 
епізоди буття митрополита характеризують його 
як прибічника гуманістичних загальнолюдських 
ідеалів. До характеристики оточення Й. Сліпий 
незмінно додає етнічну складову. Так, у розповіді 
з’являються гуцули, волиняки, галичани, румуни, 
литовці, грузини, «русскі» тощо [3, с. 224, 239]. 
Цікавими є спроби дати соціально-психологічні 
характеристики ментальності (наприклад: епізод, 
що стався в ув’язненні з українцем із Харкова, 
який працював фельдшером. Йосиф Сліпий зга-
дує, що той спочатку відносився до нього добре, 
«але несподівано нагло змінився: … грозив вся-
кими неприємностями. Це, власне, така по біль-
шості психіка східняків») [3, с.179-180].

Митрополит у в’язницях – не безвольна люди-
на, яка сприйняла вирок і змирилася з ним. Він 
гостро відчуває всю несправедливість ситуації і 
при нагоді щиро характеризує, піддає осуду не-
моральне оточення у «Споминах» (він пише, що 
на суді відчув «відразу до падлюк», їхав у вагоні 
разом із «нелюдями», зустрів «мерзавців», «про-
дажників», «дрань», «сволоч», «циніків», а дру-
гий суд сприйняв як «суд нечестивих»). Особливо 
вражають Йосифа Сліпого хибні свідчення свяще-
ників, які вони дають задля власного порятунку 
або ставши на службу до атеїстів (обурений, він 
вигукує: як вони могли «так низько впасти!»). 
У той же час однозначно схиляється перед чес-
ністю, благородством, відданістю релігії. Сам 
митрополит, попри всі перепони, у місцях поз-
бавлення волі продовжує виконувати релігійні 
практики і це вважає за своє покликання (пра-
вив Службу Божу кожен день, святив їжу перед 

Великоднем, з родзинок робив вино для релігій-
них треб). Вдячність одновірців, які часто потай 
допомагали митрополиту скудною їжею, ліками зі 
словами «Ви нас не знаєте, але ми Вас знаємо», 
яскраво демонструє важливість стійкості духов-
но-морального стану Й. Сліпого для оточуючих.

Митрополит у засланні працює над «Історією 
вселенської церкви на Україні», у роботах осмис-
лює високі духовні цінності, ідентифікує Київську 
Русь як українську державу, а головне – продов-
жує правити Службу Божу. Усе це, а також те, що 
Йосиф Сліпий не визнав львівського псевдособо-
ру 1946-го, характеризувало митрополита як не-
скореного перед тортурами тоталітарної держави 
і стало певним викликом тоталітарній політичній 
системі. У своєму привітанні з нагоди 40-річчя 
священичих свячень (1957 р.) митрополиту Йо-
сифу (Сліпому) Папа Римський Пій ХІІ висловив 
вдячність за те, що той став гідним «терпіти обра-
зи заради Христа».

У 1959 р. відбувся новий засуд Йосифа Сліпо-
го, на цей раз на 7 років. Держава завжди знахо-
дила політичну складову в діях митрополита, але, 
за його власним зізнанням, головне було те, що 
він залишається відданий церкві: «у своїй про-
мові перед судом я боронив не так себе, як нашу 
Церкву» [3, с. 233], – зазначав Й. Сліпий. Друге 
ув’язнення тривало до 1963 р. Відомо, що Йосиф 
Сліпий звільнений у результаті процесу перегово-
рів між президентом США Джоном Кеннеді і гене-
ральним секретарем ЦК КПРС Микитою Хрущовим 
за посередництвом Папи Йоана XXIII. Насправді, 
коло впливових осіб, які клопотали звільнення 
митрополита із сибірських таборів, було значним, 
і Й. Сліпий, при можливості, намагався висловити 
подяку кожному за прояви людяності (так буде у 
1976 р. при зустрічі із Джон Джорджом Діфен-
бейкером (канадський прем’єр-міністр 1957-1963 
рр.) До слова, у мемуарах політик залишив теплі 
згадки про священнослужителя і називав його 
«високим трибуном Свободи» [4, с.156].

В еміграції Й. Сліпий проводив активну діяль-
ність. По-перше, він бере участь у процесах, що 
стосуються оновлення (aggiornamento) церковно-
го життя відповідно до вимог часу. А саме: участь 
у ХХІ Вселенському (II Ватиканському) Соборі 
(проходив у Ватикані з 1962 по 1965 рр.). Серед 
інших положень цього Собору була прийнята де-
кларація про виховання, де зазначено, що оскільки 
всі люди, незалежно від їхнього походження і віку, 
володіють гідністю особистості, у них є невід’єм-
не право на виховання, що відповідає особливому  
призначенню кожного з них, здійснюване відпо-
відно до їх характеру і статі, культури і вітчизняних 



Наукові праці історичного факультету Запорізького національного університету. 2018. Вип. 51.    ISSN 2076-8982

165

традицій, але разом з тим відкрите братньому 
спілкуванню з іншими народами, щоб заохочува-
лися справжня єдність і мир на землі. Справжня 
мета виховання прагне до формування людської 
особистості, враховуючи її високу мету і, разом з 
тим, благо того суспільства, членом якого є люди-
на і в якому вона, ставши дорослою, буде викону-
вати певні обов’язки. Тому, беручи до уваги про-
грес психології, педагогіки і дидактики, необхід-
но допомагати дітям і молодим людям гармонійно 
розвивати їх фізичні, моральні та інтелектуальні 
здібності і поступово здобувати більш досконале 
почуття відповідальності, постійно намагаючись 
вірно вести своє життя і досягти справжньої сво-
боди, хоробро і наполегливо долаючи перешкоди 
[5, с.196-207]. Припускаємо, що такі думки були 
близькі духовно-моральним аспектам педагогіки 
Йосифа Сліпого. Хоча іноді у своєму житті митро-
полит висував альтернативні, пануючим у його 
середовищі, точки зору. Наприклад, якщо у дово-
єнний період він виступав проти одруження свя-
щеників, то, перебуваючи в еміграції, навіть «свя-
тив жонатих». Згадуючи цей факт, кардинал Лю-
бомир Гузар висловив припущення, що Й. Сліпий 
спостерігав під час неволі долю відданих церкві 
віруючих, серед них були і одружені священики 
[1, 11 хв. 45 с.-13 хв 10 с.], що і змінило позицію 
митрополита.

По-друге, Йосиф Сліпий проводить активну 
роботу для розвінчання утисків віруючих у то-
талітарному суспільстві. Цей його напрям діяль-
ності незмінно пов’язаний із закликами до на-
ціональної єдності українців. У 1971 р. він при-
їжджає до США на засідання Світового Конґресу 
Вільних Українців, де робить (широко цитоване 
пізніше) звернення до українців Канади: «Ви му-
сите триматися разом однією мовою, однією ві-
рою в Христа, однією молитвою, однією системою 
богослужіння, одним обрядом, однією національ-
ною українською свідомістю, однією великою лю-
бов’ю до нашої спадщини князів і воїнів, до нашої 
культури, літератури, мистецтва, до наших тради-
цій і звичаїв державницького правління, скріпле-
них нашою історією багато століть». У цьому ж 
році Й.Сліпий виголосив доповідь на Папському 
Синоді у Ватикані єпископів із рішучим засудом 
переслідування радянським режимом церкви та 
дипломатичної мовчанки Ватикану. Промова була 
почута у світі [6]. Зусилля митрополита виклика-
ли великі зрушення як у середовищі українських 
емігрантів, так й у світовому товаристві. Його чіт-
ка громадянська позиція стала виявом духовнос-
ті та основою морального виховання оточуючих 
його людей. 

Треба додати, що спроби митрополита інфор-
мувати світ про порушення в радянській Україні 
права громадян на вільне вираження своїх думок, 
свободу совісті та віросповідання не залишилися 
одинокими. Українські віруючі різних конфесій 
як в УРСР, так і в діаспорі намагалися вплинути 
на ситуацію в релігійній сфері в радянській кра-
їні. Так, українські емігрантські церкви у 1976 р. 
у листі до генерального секретаря ООН вислови-
ли прохання вимагати від уряду СРСР та УРСР на-
дання негайної і повної амністії всім служителям 
церкви, монастирів і віруючим, що знаходяться в 
тюрмах за віру і відправлення релігійних обрядів 
чи за використання свого права свободи совісті; 
скасування незаконної і несправедливої заборо-
ни Української греко-католицької церкви та ін-
ших церков в УРСР [7, арк. 98-99].

Йосиф Сліпий не зупинився у своєму проти-
стоянні наступові комунізму до кінця життя. У 
1978 р. він звернувся до визначних церковних 
діячів, акредитованих при папському престолі 
в Римі, державних представників, інформуючи 
їх про переслідування УГКЦ та чисельні жертви 
серед віруючих. За два роки Синод УГКЦ у Римі 
проголосив Львівський псевдособор канонічно 
недійсним (1980). Так, певні результати своїх зу-
силь митрополит побачив під час життя.

Помер Йосиф Сліпий у 1984 р. Він заповів, щоб 
його поховали в Соборі Святого Юра, коли Україна 
стане незалежною. Радянська влада робила все 
можливе для того, щоби ім’я митрополита пішло в 
забуття. Але історія розставила інші пріоритети. 
У 1991 р. Й. Сліпого було реабілітовано посмерт-
но. У наступному році його останки перевезли до 
Львова та перепоховали. При цьому були присутні, 
за різними даними, від мільйона до півтора міль-
йона осіб. Серед них віддати шану митрополиту 
прийшли Президент України – Леонід Кравчук 
і Патріарх УАПЦ – Мстислав Скрипник. 2004 р. 
у м. Тернопіль за участю кардинала Любомира 
Гузара відкрито й освячено пам’ятник Й. Сліпому 
(скульптор Роман Вільгушинський, архітектор А. 
Водоп’ян). Така повага до життєвого шляху неско-
реного митрополита стала актом вдячності сучас-
ного українського суспільства перед духовно-мо-
ральними цінностями та духовним скарбом, які не 
зруйнував час. 

Отже, педагогічні настанови Йосифа Сліпого 
втілювалися в діяльності духовної семінарії, Бо-
гословської Академії, Українського католицького 
університету імені св. Климентія. Він залишив 
нащадкам творчу спадщину, що має в основі по-
ложення християнської етики та висновки з акту-
альних проблем розвитку виховання і навчання. 



Scholarly Works of the Faculty of History, Zaporizhzhia National University. 2018. Vol. 51 	   ISSN 2076-8982

166

Атеїстичний експеримент мав на меті викорінення 
основ християнського виховання, що призвело до 
негативних наслідків. Пострадянське суспільство 
у спадок отримало «зіпсовану традицію», зруй-
новану мораль та національні основи, маргіналь-
ність частини суспільства, невпевненість людини 
в соціумі. Реабілітація імен мучеників, людей, які 
протиставили віру комуністичному режиму, вкрай 
важлива в сучасному українському суспільстві. 

До таких належать Андрей Шептицький і Йосиф 
Сліпий, які були однодумцями та жертовно пра-
цювали для блага Церкви, народу й України, від-
стоювали загальнолюдські фундаментальні цін-
ності. Думки останнього про необхідність духов-
ного єднання, без якого не може бути і політичної 
консолідації українських земель в одну державу, 
як ніколи актуальні в сучасній Україні. 

Джерела та література

1. Доповідь Блаженнішого Любомира (Гузара) під час круглого столу «Патріарх Йосиф Сліпий: знаний та не-
знаний» 10.03.2017. URL: https://www.youtube.com/watch?v=2AtH0oswX1M (дата звернення: 10.03.2018).

2. Твори Кир Йосифа Верховного Архиєпископа і Кардинала. Зібрали: І. Хома, Ю. Федорів. Український Като-
лицький Університет ім. св. Климентія Папи. Рим, 1971. 420 с.

3. Сліпий Й. Спомини. Харків : Фоліо, 2017. 252 с.
4. Сіромський Р. «The west must speak out...»: Джон Діфенбейкер про національні права українців у Радян-

ському Союзі. Вісник Львівського університету. Серія історична. 2016. № 52. С. 139-161.
5. Документи Другого Ватиканського Собору (1962-1965). Конституції, декрети, декларації. Коментарі. Пер. з 

лат. УКУ. Львів : Свічадо, 2014. 608 с.
6. Верховний Архієпископ кардінал Йосиф Сліпий натаврував Москву за переслідування і Ватикан за дипло-

матичну мовчанку. Свобода. Український щоденник. – New York, Wednesday, October 27, 1971. № 198. URL: http://
www.svoboda-news.com/arxiv/pdf/1971/Svoboda-1971-198.pdf (дата звернення: 10.03.2018).

7. Письмо украинских эмигрантских церквей генеральному секретарю ООН. 1976 г. // ЦДАГО України (Цен-
тральний державний архів громадських об’єднань України). Ф.Р-1. Оп.25. Спр.1357.


