
Zaporizhzhia Historical Review. 2021. Vol. 4(56)

211

УДК 82-344’04.09(4):7.046]:159.954			             DOI https://doi.org/10.26661/zhv-2021-4-56-25

ОБРАЗ «МОНСТРА» В УЯВІ СЕРЕДНЬОВІЧНОЇ ЛЮДИНИ: 
ОСОБЛИВОСТІ ПСИХОЛОГІЇ СПРИЙНЯТТЯ

О. М. Маклюк 
Запорізький національний університет
onmacluk@gmail.com
ORCID: 0000-0002-8740-2402

Н. С. Кіблицька
Запорізький національний університет
natashakiblik@gmail.com
ORCID: 0000-0002-6930-5641

Ключові слова: монстр, монструозність, 
невроз, образ, страх, уява, психологія 
сприйняття, свідомість, середньовічна 
людина, світогляд

Стаття присвячена аналізу психологічних особливостей сприйняття мон-
струозних образів на основі вивчення текстів раннього та розвиненого 
середньовіччя. Автори представили середньовічну епоху, як особливу 
віху формування поняття про монструозність, коли у суспільстві форму-
ється уявлення про тілесну жахливість, яка була  клеймом для грішників 
та викликала ототожнення з монстрами, з чим-то диявольським, зловіщім. 
Виявлено, що середньовічні енциклопедії, бестіарії та інші джерела, вияв-
ляють два протилежних погляди на образ чудовиськ. В одній групі джерел 
простежується розуміння чудовиськ як Божих створінь, а тому основою 
формування цих образів є середньовічне прагнення до чудесного. Інша 
група джерельної бази трактує образ монстру, як образ «іншого», позбав-
леного душі, виявляє прояви ксенофобії, колективного неврозу, страху, де 
чудовисько, монстр символізує спрощене уявлення про незрозумілі та за-
грозливі явища дійсності.

THE IMAGE OF THE «MONSTER» IN THE IMAGINATION  
OF MEDIEVAL MAN: FEATURES OF THE PSYCHOLOGY PERCEPTION

O. Maklyuk 
Zaporizhzhia National University 

N. Kiblytska
Zaporizhzhia National University 

Key words: monster, monstrosity, neuro-
sis, image, fear, imagination psychology 
of perception, consciousness, medieval 
man, worldview.

In the article, the authors demonstrate the analysis of the study concerning 
aspects of psychological perception regarding monstrous images based on 
the texts dated early and developed Medieval period. The research displays 
Medieval Epoque as a particular milestone concerning the formation of mon-
strosity when the conception of embodied enormity started to form and was 
a label for unrighteous people evoking identification with something diabol-
ical and sinister.
The article raises questions regarding the analysis of psychological processes 
of imagination, which appears to be a historical, collective and public phe-
nomenon. Considering this fact, a vector of human history is inseparable from 
the functioning of the process. Consequently, the study of medieval imagery 
thinking attempts to conduct a more fundamental analysis of Medieval so-
ciety and human nature. The authors emphasise that a medieval man, who 
strived for everything marvellous and magical (merveilleux et magique), cre-
ated various monstrous images. Therefore, medieval texts do prove their per-
ception and rendition.
As the authors reveal, medieval encyclopaedias, bestiaries and other sources 



Zaporizhzhia Historical Review. 2021. Vol. 4(56)                                                                            

212

display two controversial views regarding the image of beasts. One group of 
the sources demonstrates the understanding of beasts as God creatures even 
though. However, a man is known to have been created by God under his 
manner and semblance. At the same time, another group of resources shows 
the image of a monster as a threatening phenomenon of reality. Therefore, 
the texts dated to the period of the Early Medieval era elicited the attitude 
towards a monster and monstrosity as the work of God, which demonstrates 
the diversity of the world created by God.
A controversial rendition and perception of beasts are revealed by authors of 
developed Medieval (Honorius of Autun, Thomas of Cantimpré). The difference 
lies in the fact of an interrelation between a man and enigmatic creatures 
(beasts, monsters) where the letter is described as ones without a soul what 
makes them “unequal” to a man (compared to the explanation of Augustine 
of Hippo and Isidore of Seville). 
In conclusion, a general representation of an image is defined as an “alien”. 
According to it, a psychological mechanism of perception identifies xenopho-
bia phenomenon, which is a display of internal and irrational fears in front of 
threatening and unknown phenomena of reality.

Постановка проблеми: Одним з векторів су-
часної медієвістики що динамічно розвивається у 
другій половині ХХ – на початку ХХІ століття стала 
історія ментальності, найважливішою складовою 
якої є вивчення світогляду середньовічної люди-
ни. Все життя середньовічної людини було, так чи 
інакше, теоцентричним, а міфологічні сюжети, мі-
стичні образи загадкових істот, з притаманними 
їм символізмом були матеріалом для численних 
алегорій і моральних повчань, служили тлума-
ченням релігійних символів гріха або чесноти та 
активно використовувались церквою. Як спра-
ведливо зазначав французький історик-медіє-
віст, один із найяскравіших представників школи 
«Анналів» Жак Ле Гофф «Історія без уявного – це 
історія-інвалід, нежива історія»1. Дослідження 
уяви середньовічної людини про ті чи інші об-
рази певних явищ та процесів, які її оточували, є 
важливим для кращого розуміння специфіки се-
редньовічного суспільства та його відмінностей 
від суспільств наступних історичних епох, коли 
домінуючим ставало раціональне мислення та 
знання, а не віра.

Найкращим виміром унаочнення уявлень лю-
дей тієї чи іншої історичної епохи є культурний 
спадок, який зафіксував у собі предмети побуту, 
які оточували людину, реальних та уявних істот 
та тварин. Середньовічна культура наповнена ча-
стими та різноманітними описами зооморфних, 
незвичних за конфігурацією створінь, що містять-
ся у тогочасних бестіаріях (збірниках зоологіч-
них статей з ілюстраціями), енциклопедіях, кар-

1 Ж. Ле Гофф. Средневековый мир воображаемого. Москва: 
Издательская группа «Прогресс», 2001. С. 8.

тографічних матеріалах, записках мандрівників, 
місіонерів. З цими створіннями можна ознайоми-
тися на сторінках середньовічних праць у якості 
мініатюр, у середньовічній скульптурі готичних 
соборів. Одним з найбільш стійких категорій у 
свідомості середньовічної людини став образ 
«монстра» («чудовиськ»), який інколи трансфор-
мувався, набував нового змісту, однак форма зде-
більшого залишалась сталою. 

Образи потвор, монстрів, чудовиськ, демонів, 
які містяться у середньовічних мініатюрах та 
скульптурах, здебільшого асоціюються з язич-
ницькою традицією, успадкованою християнами. 
Ці образи найчастіше пов’язані з такими понят-
тями як «біс», «дьявол», «демон», які згадують-
ся у середньовічній літературі. Тому метою до-
слідження в рамках цієї публікації є з’ясування 
специфіки образу «монстра», що складав одну з 
вагомих складових уяви середньовічної людини 
про навколишній світ, на основі аналізу серед-
ньовічних текстів 

Аналіз останніх досліджень і публікацій. 
Зазначена проблема стоїть на міждисциплінар-
ному перехресті та є предметом уваги таких наук 
як історія, психологія, культурологія, психолінгві-
стика, кожна дисципліна зі свого ракурсу розгля-
дає проблему. Зазначимо, що проблеми дослі-
дження свідомості середньовічної людини увійш-
ли у коло наукових інтересів у першу чергу істо-
риків-медієвістів. Основи вивчення світогляду 
середньовічної людини були закладені представ-
никами зарубіжних студій таких як: Ж.Ле Гофф2, 

2  Жак Ле Гофф. Средневековый мир воображаемого. 
Москва: Прогресс, 2001. 440 с.



Zaporizhzhia Historical Review. 2021. Vol. 4(56)

213

Н.  Трюон3, Чет  Ван Дузер, Ф.  Феррьер-Пестуро, 
С. Ліппі, Ж. Делюмо4. Серед робіт з цієї пробле-
матики можна відзначити праці С.  Феррьер-Пе-
стуро5, де здійснюється спроба проаналізува-
ти генезис трансформації та творчого втілення 
монструозних образів з періоду Античності і до 
Раннього Нового часу. Чет  Ван Дузер6 у своєму 
дослідженні зупинився окремо на аналізі геогра-
фічних карт європейського Середньовіччя (Mappa 
Mundi), які призначалися не для потреб навігації, 
а слугували ілюстрацією християнської картини 
світобудови, на яких середньовічними авторами 
було представлено також велике розмаїття мор-
ського середньовічного бестіарію.

У дослідженні образів середньовічного бесті-
арію, його психологічного підґрунтя, механізмів 
виникнення образів чудовиськ першочерговим 
для дослідників стало визначення етимологіч-
ного значення поняття «монстр» (відповідно ла-
тинського «monstrum», англійського «monster») 
та його семантичного співвідношення з перелі-
ченими відповідниками «біс», «диявол», «демон» 
тощо. Розглянемо найбільш поширені варіанти.

Латинський етимологічний словник І.Х.  Дво-
рецького трактує поняття «monstrum», як: зна-
мення, предзнаменування, знак, символ, диво, 
незвичний предмет, небилиця, виродок тощо7. 
Отже, з одного боку, слово «monstrum» означає 
явище/істоту, що символізує попередження про 
певні лиха, випробування, що низпослані Богом 
як знак про спокутування гріха, «затаврованість». 
З іншого боку, можна виділити і такий вимір зна-
чення цього слова як створіння, що має зовнішню 
фізичну структурну незвичність.

Словник американського мовознавця, лек-
сикографа Ноя Вебстера, перевиданий братами 
Мерріам у 40-60 роках XIX століття дає наступ-
не трактування англійського терміну «monster»: 
тварина дивної чи страшної форми, надзвичайно 
великих розмірів; тварина чи рослина неадек-
ватної форми, структури; ненормальні, девіантні 
форми поведінки істоти; загрозлива сила, дещо 

3  Жак Ле Гофф, Н. Трюон. История тела в Средние века. Мо-
сква: Текст, 2008. 192 с.
4  Делюмо Ж. Грех: Формирование чувства вины в цивилиза-
ции Запада. Екатеринбург: Издательство Уральского универ-
ситета, 2003. С. 176-183. 
5  Феррьер-Пестуро С. Разрушение чар чудовища в западном 
искусстве с когнца Средневековья ии до наших дней. Лака-
налия: монстры. 2015. №17. С. 23-32.
6  Чет Ван Дузер. Морские чудовища на картах Средних веков 
в эпоху Возрождения. Моксва: Paulsen, 2017. 184 с. 
7  Дворецкий И.Х. Большой латинско-русский словарь. URL: 
linguaeterna.com/vocabula/

жахливе8. Таким чином, англійський відповідник 
співпадає з латинським у визначенні незвичності 
розмірів, структури, конфігурації, однак відсут-
нім є семантичне визначення слова як «сигнал», 
«знак», яке замінене категоріями психології стра-
ху.

За словником видатного мовознавця, етимоло-
га, лексикографа Макса Фасмера слово «монстр» 
це «виродок, чудовисько»9. У роботах сучасного 
американського вченого Чета Ван Дузера, який 
досліджує образи монстрів на середньовічних ге-
ографічних картах (Mappa Mundi), поняття чудо-
висько визначається як створіння, яке вважалося 
дивовижним та екзотичним (незалежно від того, 
чи було воно реальним чи міфічним)10. Продовжує 
цю думку історик-медієвіст, культуролог Світлана 
Лучицька, яка визначає монстрів чи чудовиськ як 
людиноподібних, зооморфних створінь11.

Вчені не тільки розглядають етимологію по-
нять, але і намагаються проаналізувати зміст цієї 
категорії у свідомості середньовічної людини, 
простежити трансформацію уявлень середньо-
вічної людини. Уява людини доби середньовіччя, 
з одного боку, була віддзеркаленням реальності 
через комбінування образів раніше сприйнятих 
предметів та спиралась на чуттєвий досвід лю-
дини, з іншого – в ній відтворюються образи не 
тільки реальних  об’єктів, а і фантастичні.

Так, С. Ліппі12 в аналітичній статті, в якій ана-
лізуються філософські погляди Ж.  Кангійєма та 
М.  Фуко, розглядає дві паралелі психологічної 
основи формування «монструозного» у період 
Середньовіччя та Раннього Нового часу. 

У цілому зазначимо, що сучасна медієвістика 
ще стоїть на шляху формування комплексу фахо-
вих досліджень, що системно вивчають проблеми 
свідомості та процесу уяви середньовічної люди-
ни. Втім, наведені тлумачення поняття «монстр» 
створюють важливу базу для конкретно-історич-
них досліджень сприйняття образу «монстра» в 
уяві середньовічної людини.

Виклад основного матеріалу. 
Присутність монструозних образів в уяві пер-

8  Dictionary by Merriam-Webster. URL: https://www.merriam-
webster.com/
9  Этимологический онлайн-словарь русского языка Макса 
Фасмера. URL:https://lexicography.online/etymology/vasmer/
10  Чет Ван Дузер. Морские чудовища на картах Средних ве-

ков и епохи Возрождения. Москва: Paulsen, 2017С.15. 
11  Лучицкая С.И. Чудовища//Словарь средневековой культу-
ры. Москва: 2003. С. 578. 
12  Липпи С. От Кангийема до Фуко: несколько эпистимоло-
гических замечаний о монстре и монструозном. Лаканалия: 
монстры. 2015. №17. С. 33-44. 



Zaporizhzhia Historical Review. 2021. Vol. 4(56)                                                                            

214

вісної людини ми можемо побачити завдяки зо-
бражувальним джерелам. Так, на період первіс-
ного ладу це виявлялося на стінах печер у вигляді 
зображень людей із зооморфними ознаками (як 
наприклад, печера Труа-Фрер, Арьєж).

Космоцентричний світогляд людини доби Ан-
тичності був спрямований на аналіз явищ навко-
лишнього світу, у якому також були присутні мон-
струозні образи. В «Енеїді» Вергілія у розповіді 
про кіклопа Поліфема подано таку характеристи-
ку чудовиська: «Monstrum horrendum, informe, 
ingens, cui lumen ademptum» (за перекладом О.М. 
Радищева: «Чудище обло, озорно, огромно, сто-
зевно и лаяй»13). Саме з класичної античності 
вони були запозичені середньовічним західним 
світом, що продемонстровано у численній кіль-
кості: циклопи, кентаври, сирени, Сцилла та Ха-
рибда, Медуза Горгона, сатири (фавни), сфінкси 
тощо. Вже антична традиція визначає чудовись-
ко знаком, попередженням, що послано Богами. 
Першопочатково, дані образи ще не містять оз-
нак монструозності, однак вони стають наявними, 
коли поведінка істот стає девіантною, відхиляєть-
ся від усталених норм.

У християнському світогляді доби Середньо-
віччя виникає потреба людини у внутрішньому зо-
середженні, у спілкуванні з Богом через молитву, 
з’являються практики самоаналізу і самоконтро-
лю. Формування же середньовічного погляду на 
монструозність стає породженням укорінення у 
суспільній свідомості монотеїзму, а тому більшим 
чином пов`язане із кінцем періоду раннього Се-
редньовіччя  (кінець VIII – середина ХІ століття), 
коли християнський монотеїстичний лад утвер-
дився на території Центральної та Східної Європи 
та Скандинавії. Аналіз міфології, літератури дає 
підстави стверджувати, що визначення «монстра» 
завжди містило зловмисну якість – предмет чи іс-
тоту, що має фізичну чи психічну загрозу індиві-
ду. Відповідно до міфології, наявність у суспіль-
ній свідомості образу монстра викликає зумов-
лену появу у структурі нашого «Я» й образу «ге-
роя», «рятівника». На зміну попереднім міфічним 
героям, у добу середньовічної Європи приходить 
християнська стратегія боротьби з монстрами. 
На етапі свого становлення у середньовічну добу 
Церква власноруч сприяла формуванню образів 
чудовиськ (це виявляється у демонізації фігур 
античних божеств, як наприклад, демонізація об-
разу Діоніса). Така усталена християнська форма 
перемоги Бога над Дияволом (а по суті, Бога над 

13  Чет Ван Дузер. Морские чудовища на картах Средних ве-
ков и епохи Возрождения. Москва: Paulsen, 2017. С.23.

іншим божеством) починає відігравати велику 
роль на підсвідомому рівні. 

Саме з даного періоду починає формуватися 
негативне ставлення до монстрів та монструоз-
ності, бо за християнськими догмами – людина 
створена за подобою Бога, а тому чудовисько є 
протиприроднім. Це протиставляється концептам 
політеїстичних та анімістичних суспільств, в яких 
дефініція «монстра» позначає природну істоту. 

Для аналізу основних вимірів психології 
сприйняття образу монстрів/чудовиськ у свідо-
мості середньовічної людини звернемось до се-
редньовічних текстів, а саме: богословських трак-
татів, бестіаріїв, енциклопедій тощо.

Перш за все варто звернутися до джерел 
ранньосередньовічної дидактичної літератури, 
а саме до догматичних та  церковно-канонічних 
творів Августина Блаженного та Ісидора Севіль-
ського, творча спадщина яких заклала основи 
християнського середньовічного світогляду. Так, 
Августин Блажений14 та Ісидор Севільський15 ви-
значають «чудовиськом» Боже створіння, що слу-
жить знаком, сигналом для попередження гріха, 
однак одночасно воно виступає демонстрацією 
багатоманітності божественного творіння. Вже у 
XII столітті Гонорієм Августодонським чудовиська 
визначаються як створіння, що є незвичними за 
конфігурацією та розмірами (або гіперболізовані 
(перебільшенні), або літотізовані (применшені)), 
однак автором точно не визначається їх етимоло-
гія: «проживають там певні чудовиська, яких одні 
відносять до людей, інші – до тварин»16. У свою 
чергу, середньовічний письменник, проповідник, 
богослов XIII століття, Фома з Кантімпре дані 
створіння презентує , як «незвичні тварини, чим 
доводиться відсутність у них душі та розуму»17. 
А вже у  XIV  ст. у визначенні семантичного на-
повнення поняття «чудовиська» середньовічним 
автором Джоном Мандевілем виділяється, що це 
створіння «contra naturum» – у дослівному пере-
кладі «протиприродне»18.

Важливим для середньовічних авторів стало 
питання походження та належності монстрів до 

14  Августин Аврелий. О граде Божьем. URL: http://www.
civisbook.ru/File/Avgustin_18-22.pdf
15  Исидор Севильский. Кн. ХІ. О человеке и чудесах. Этимоло-
гии. / под. ред.. А.А. Павлова. Москва: ИВИ РАН, 2015. С. 314
16  Гонорий Августодонский. Об образе мира / под. ред. Н. 
Горелова. Москва: Азбука, 2004. URL: https://facetia.ru/
node/2785
17  Фома Кантимпрэ. Книга о чудовищных людях Востока. Сред-
невековая література. Москва: Азбука-классика, 2004. URL: 
https://facetia.ru/node/2792
18  Чет Ван Дузер. Морские чудовища на картах Средних веков 
и епохи Возрождения. Москва: Paulsen, 2017. С.25.



Zaporizhzhia Historical Review. 2021. Vol. 4(56)

215

світу людей чи тварин. Саме залежно від усві-
домлення чудовиськ як таких, що походять від 
людей чи тварин, різними авторами формуються 
певні висновки, що засновані на концепціях або 
цілісного Божого створіння, наділеного душею та 
розумом (у працях Августіна Аврелія та Ісидора 
Севільського); або незвичних тварин, створених 
Богом, наділених духом, однак не душею та розу-
мом, а тому вони керуються серцем та чуттєвою 
сферою, а не розумом, свідомістю. 

Людиноподібні міфологічні істоти за джере-
лами мають певні назви :

• епістиги: «На острові, розташованому посе-
ред ріки Бриксонт, народжуються люди без го-
лів… вони сім футів на зріст [2,13 м], й усі необ-
хідні органи к них розташовані на груді, а очі на 
плечах»19;

• сциаподи – це створіння з однією ногою: «у 
них настільки велика ступня, що вона відбиває 
настільки велику тінь, що вони укриваються під 
нею від сонячного жару та відпочивають…»20;

• циклопи, що за «Книгою про тварин та чудо-
виськ» проживають на Сицилії біля Етни21; 

• фавни/сатири/інкуби: «Фавни з`являються 
з черв`яків, зароджуються між корою та дереви-
ною, потім падають на землю, в них виростають 
крила, які вони потім втрачають, перетворюючись 
на лісних людей»22; 

• «У сатирів носи крючком, на лобі рога, ноги 
на подобі козячим, такого бачив у пустелі святий 
Антоній» 23;

• сирени: «Сирени, як йдеться у міфах, були 
наполовину дівами, наполовину птахами, бо в них 
були крила й кігті: одна з них співала голосом, 
інша – як свиріль, а третя – як ліра» 24; 

• сирени-змії: «Наподобі морських сирен, іс-
нують сирени-змії. Згідно з Експериментатором, 
вони проживають у землях Аравії та пересува-
ються швидше за коня»25;

19  Книга о зверях и чудовищах / под. ред. Н. Горелова. Мо-
сква: Азбука, 2004. URL: https://facetia.ru/node/2780
20  Феррьер-Пестуро С. Разрушение чар чудовища в западном 
искусстве с конца Средневековья и до наших дней. Лакана-
лия: монстры. 2015. №17. С. 23-32. 
21  Книга о зверях и чудовищах / под. ред. Н. Горелова. Мо-
сква: Азбука, 2004. URL: https://facetia.ru/node/2780
22  Книга о зверях и чудовищах / под. ред. Н. Горелова. Мо-
сква: Азбука, 2004. URL: https://facetia.ru/node/2780 (дата 
звернення: 23.03.2021).
23  Исидор Севильский. Кн. ХІ. О человеке и чудесах. Этимоло-
гии. / под. ред.. А.А. Павлова. Москва: ИВИ РАН, 2015. С.320
24  Исидор Севильский. Кн. ХІ. О человеке и чудесах. Этимоло-
гии. / под. ред.. А.А. Павлова. Москва: ИВИ РАН, 2015. С.322.
25  Фома Кантимпрэ. Книга о чудовищных людях Востока. 
Средневековая література. Москва: Азбука-классика, 2004. 
URL: https://facetia.ru/node/2792

• гіпокентаври: «мають змішану природу – лю-
дини й коня, голова у них вкрита вовною, як у тва-
рин, але в іншому вони схожі на звичайних людей 
й можуть навіть говорити, проте оскільки губи їх 
незвичні для людської мови, то з вигукуваних ними 
звуків, неможливо виокремити слова»26; 

• онокентаври: «онокентаврами називають 
вид напівлюдини-напіввіслюка»27; 

• кінокефали: «й інші, у яких собачі голови, 
зігнуті кігті, одяг яких – звірині шкури, а голос – 
собачий гавкіт»28;

• гермафродити, або у «Книзі про тварин та 
чудовиськ» – «народ обох статей»: «у яких права 
грудь чоловіча, щоб займатися справами, а ліва – 
жіноча, щоб вигодовувати нащадків. Вони почер-
гово то осіменяють, то народжують дітей»29;

• єдиноріг: його за Ктесієм Кнідським може 
приручити лише непорочна діва30; 

• мантикора: створіння з головою жінки та ті-
лом лева, хвостом скорпіона та язиком-жалом 31; 

• кераст: рогата змія 32;
• василіск: має голову півня, тіло жаби, хвіст 

змії, з`являється з яйця, що зніс півень та виси-
діла жаба 33.

Історик Клод-Клер Каплер класифікує усіх 
монстрів середньовіччя за тілесними особли-
востями34. Наприклад, за відсутністю певного 
елементу у будові (очей, носа, голови), ще одним 
критерієм класифікації є гіпертрофія розмірів 
елементів тіла (вух шиї, ніг, статевих органів) 
або гіперболізація чи літотізація кількості орга-
нів (голів, очей, рук, пальців), гіперболізація чи 
літотізація розмірів, гібридизація (поєднання 

26  Адам Бременский. Деяния архиепископов Гамбургской 
Церкви. Латиноязычные источники по истории Древней 
Руси. Германия ІХ – первак половина ХІІ вв / под. Ред. М.Б. 
Свердлова. Москва: 1999. URL:http://www.vostlit.info/
Texts/rus/adam_br/frameadam_buch4.htm
27  Книга о зверях и чудовищах / под. ред. Н. Горелова. Мо-
сква: Азбука, 2004. URL: https://facetia.ru/node/2780
28  Гонорий Августодонский. Об образе мира / под. ред. Н. 
Горелова. Москва: Азбука, 2004. URL: https://facetia.ru/
node/2785
29  Книга о зверях и чудовищах / под. ред. Н. Горелова. Мо-
сква: Азбука, 2004. URL: https://facetia.ru/node/2780
30  Ктесий Книдский. Индика. URL: http://ancientrome.ru/

antlitr/ctesias/indika-f.htm. 
31  Лучицкая С.И. Чудовища//Словарь средневековой культу-
ры. Москва: 2003. С. 580.
32  Лучицкая С.И. Чудовища//Словарь средневековой культу-
ры. Москва: 2003. С. 581
33  Лучицкая С.И. Чудовища//Словарь средневековой культу-
ры. Москва: 2003. С. 581
34  Claud-Claire Kappler. Monstres, demons et mervelles a la 
fin du Moyen Age. Paris: Payot, 1980. URL: https://search.lib.
uiowa.edu/primo-explore/fulldisplay?docid=01IOWA_ALMA2
1335735960002771&context=L&vid=01IOWASC&lang=en_US.



Zaporizhzhia Historical Review. 2021. Vol. 4(56)                                                                            

216

елементів, характерних для людині та тварині, чи 
людині і рослині).

Дана класифікація Клод-Клер Каплер подібна 
до основних прийомів уяви (аглютинація, анало-
гія, акцентування, типізація, додача) загальної 
психології35. У даному випадку, слід зазначити, 
що особливість уяви, як психічного процесу по-
лягає у тому, що вона виявляється під час інших 
психічних процесів, афективних станів тощо, ха-
рактеризує особливості, ступінь, динаміку їх пе-
ребігу. Страхогенні ситуації активізують уяву лю-
дини так само сильно, як і нові умови оточуючого 
середовища, нові території. 

Категорії «монстр» та «монструозність» є без-
посередніми продуктами уяви. Усі ці продукти-об-
рази є такими для середньовічного суспільства, 
що виходять за межу норми, нормальності. Так, за 
Кангійємом «…неправильність та аномалія – не 
просто випадковості, що впливають на індивіда, 
вони характеризують саме його існування»36. Ці 
монструозні образи можна прирівняти до катего-
рій «нерівність», «відмінність». 

Психологічної основи формування та втілення 
у зображальному мистецтві образів чудовиськ у 
Середні віки можна простежити у таких історич-
них джерелах як письмові наукові трактати енци-
клопедичного характеру, які умовно можна поді-
лити на енциклопедії Шестодневи (екзегетичні 
твори, релігійно-філософські за змістом, пред-
ставляють собою тлумачення перших глав книги 
Буття) та бестіарії. 

При ознайомленні з цими типами текстів мож-
на виділити два протилежних ставлення до обра-
зів чудовиськ.

Перший варіант тлумачення чудовиськ пред-
ставлено у Августіна Блаженного у праці «Про 
град Божий»37 та Ісидора Севільського в «Етимо-
логіях»38. Спільним для цих робіт є інтерпрета-
ція чудовиськ як Божого створіння, як замислу, 
як складової світу. Однак ці створіння водночас 
слугують й знаком щодо попередження гріха, й 
знаком багатоманітності божого замислу. Вони 
вказують на чудовисько як елемент світу, що на-
ділений Богом духом і душею, а тому вони прирів-
нюються до людей. У цьому аспекті можна зроби-

35  Маклаков А.Г. Общая психология. Санкт-Петербург: Питер, 
2012. С. 234-247.
36  Липпи С. От Кангийема до Фуко: несколько эпистемоло-
гических замечаний о монстре и монструозном. Лаканалия: 
монстры. 2015. №17. С. 34. 
37  Августин Аврелий. О граде Божьем. URL: http://www.
civisbook.ru/File/Avgustin_18-22.pdf
38  Исидор Севильский. Кн. ХІ. О человеке и чудесах. Этимо-
логии. / под. ред.. А.А. Павлова. Москва: ИВИ РАН, 2015.

ти висновок про зображення чудовиськ у даних 
працях з метою демонстрації природничих знань 
про всесвіт, створений Богом. У цьому випадку 
можна розглядати психологічний аспект меха-
нізму функціонування прийомів уяви. Більшість 
образів середньовічних чудовиськ були успадко-
вані з міфотворчої традиції Античності і продов-
жені на новому підґрунті з певними варіаціями 
(стосовно варіацій в образах сирен, сатирів, ман-
тикори, левкротів). Таким чином, розглядаючи чу-
довисько як істоту, наділену розумом, подібну до 
людини, не можна розглядати образи чудовиськ 
як результати страхогенних ситуацій. Це резуль-
тат скоріше виявлення соціального страху – ксе-
нофобії (сприйняття «чужого» як неприємного, 
загрозливого).

Інше визначення чудовиськ подано у роботі 
Гонорія Августодонського39. Даним автором ство-
ріння визначаються як незвичні за конфігураці-
єю, розмірами та поведінкою істоти. Він не може 
зарахувати цих створінь ані до людського, ані до 
тваринного світу. При цьому він підтверджує фе-
номен ксенофобії у ставленні середньовічної лю-
дини до інших племен, народів. Так, наприклад, у 
Гонорія Августодонського подано опис племені, 
де жінки народжують один раз у житті сивих не-
мовлят, які з віком стають звичайними людьми, 
однак живуть набагато довше звичайних людей.  

Схожа інтерпретація присутня у праці Фоми 
Кантимпре «Книга про жахливих людей Сходу»40 
та анонімної праці «Книга про тварин та чудо-
виськ»41. У даних роботах поняття про чудовись-
ка доцільніше замінити саме на «monstrum» у 
значенні «виродок» з девіантними формами по-
ведінки. Вони визначають монстрів як створінь, 
у яких відсутні душа і розум, а тому вони не мо-
жуть прирівнюватися до людини. Саме ця ланка 
виявляє риси формування страху по відношенню 
до даних створінь. Це підтверджується наявністю 
опису у даних працях-енциклопедіях загрозли-
вої для життя людини поведінки даних створінь. 
Так, наприклад, циклопи проживають біля жерла 
вулкана Етна та харчуються людською кров`ю, у 
лісах проживають люди, вкриті вовною, великі 
мов кабани, що вигукують звуки наче звірі. Од-
ночасно із цим у «Книзі про тварин та чудовиськ» 
наявна глава про існування певних нічних мон-
стрів, які літають між небом та землею, лякаючи 
39 Гонорий Августодонский. Об образе мира / под. ред. Н. 
Горелова. Москва: Азбука, 2004. 
40  Кантимпрэ Фома. Книга о чудовищных людях Востока. 
Средневековая литература. Москва: Азбука-классика, 2004.
41  Книга о зверях и чудовищах / под.. ред.. Н. Горелова. 
Москва: Азбука, 2004.



Zaporizhzhia Historical Review. 2021. Vol. 4(56)

217

мешканців міст своїм шипінням. Таке розуміння 
та трактування образів чудовиськ вказує на наяв-
ність у середньовічної людини системи внутріш-
ніх страхів, і, відповідно, сприяло формуванню 
колективного страху, сенсом якого було заміщен-
ня раціональних знань, ідей про процеси, явища 
оточуючого світу на ірраціональні, фантастичні, 
міфічні, теологічні. 

Це підтверджується у праці Гонорія Августо-
донського42 де представлено рівень обмеженості 
раціональних географічних знань, переважання 
ірраціонального способу мислення, що у свою 
чергу й визначило ставлення до чужого, незна-
ного як до незвичного, фантастичного, чудесного, 
загрозливого. Підтверджується це особливостя-
ми розміщення фантастичних створінь на мапі 
середньовічного світу: більшість середньовічних 
монстрів розташовані або в Азії, або пов`язані з 
уявленнями про можливе заселення протилежної 
частини колоподібного світу (наявність образів 
антиподів). 

У цілому, огляд середньовічних текстів дав 
можливість узагальнити сприйняття та тракту-
вання різних монструозних образів, характер-

42  Гонорий Августодонский. Об образе мира / под. ред. Н. 
Горелова. Москва: Азбука, 2004. 

них уяві людини доби середньовіччя з її праг-
ненням до чудесного та магічного (merveilleux 
et magique). В ході дослідження було виявлено, 
що середньовічні енциклопедії, бестіарії та інші 
джерела, мають два протилежних погляди на об-
раз чудовиськ. Перший варіант образу «монстра» 
ілюструє розуміння чудовиськ як Божих створінь 
(так саме як і людина), що демонструє багатома-
нітність світу, який був сотворений Богом. Другий 
варіант образу «монстра» побудований на спів-
віднесені людини та незвичних створінь (чудо-
виськ, монстрів), де останні трактуються як такі, 
що не мають душі, а тому стають «нерівними» з 
людиною. Таким чином, загальне уявлення образу 
трактується як «інший», а психологічний механізм 
сприйняття даних образів виявляє феном ксено-
фобії, що є проявом внутрішніх, ірраціональних 
страхів перед загрозливими, невідомими явища-
ми дійсності.

Перспективи подальших досліджень з окрес-
леної проблеми полягають у поглибленні історич-
них досліджень свідомості та ціннісних категорій 
середньовічної людини, що вимагає ширшого за-
лучення міждисциплінарних зв’язків історичної 
науки з іншими соціальними науками.

References
Avhustyn Avrelyi. O hrade Bozhem. URL: http://www.civisbook.ru/File/Avgustin_18-22.pdf (data zvernennia: 

28.02.2021).

Berger E.E. Nehorosho, shto monstry zhyvut sredy nas. Srednye veka. Vyp. 65. Moskva: Nauka, 2004. S. 147-165.

Bestiarij Anny Uelskoj. URL: https://facetia.ru/sites/default/files/file_field/Bestiarium.pdf.

Bremenskyi Adam. Deianyia arkhyepyskopov Hamburhskoi Tserkvy. Latynoiazыchnыe ystochnyky po ystoryy Drevnei 
Rusy. Hermanyia IKh – pervak polovyna KhII vv / pod. Red. M.B. Sverdlova. Moskva: 1999.URL: http://www.vostlit.
info/Texts/rus/adam_br/frameadam_buch4.htm (data zvernennia: 05.03.2021).

Chet Van Duzer. Morskye chudovyshcha na kartakh Srednykh vekov y epokhy Vozrozhdenyia. Moskva: Paulsen, 2017. 
184 s. 

Claud-Claire Kappler. Monstres, demons et mervelles a la fin du Moyen Age. Paris: Payot, 1980. URL: https://search.
lib.uiowa.edu/primo-explore/fulldisplay?docid=01IOWA_ALMA21335735960002771&context=L&vid=01IOWAS-
C&lang=en_US (Last accessed: 11.03.2021).

Ctesias of Cnidus. Indica. URL: http://ancientrome.ru/antlitr/ctesias/indika-f.htm. (Last accessed:24.03.2021).

Deliumo Zh. Hrekh y strakh: Formyrovanye chuvstva vynы v tsyvylyzatsyy Zapada (KhIII-XVIII vv.). Ekaterynburh: 
Yzdatelstvo Uralskoho unyversyteta, 2003. S. 176-183. 

Dictionary by Merriam-Webster. URL: https://www.merriam-webster.com/ (Last accessed: 19.03.2021).

Dvoretskyi Y.Kh. Bolshoi latynsko-russkyi slovar. URL: linguaeterna.com/vocabula/ (data zvernennia: 19.03.2021).

Dyakon Pavel Ystoryia lanhobardov / pod. red.. Yu. Tsyrkyna. Moskva: Azbuka, 2008. 320 s.

Ferrer-Pesturo S. Razrushenye char chudovyshcha v zapadnom yskusstve s kontsa Srednevekovia y do nashykh dnei. 
Lakanalyia: monstrы. 2015. №17. S. 23-32.

Freid  Z. Vvedenye v psykhoanaliz. Azbuka-klassyka. Non-Fiction, 2015. 480 s.



Zaporizhzhia Historical Review. 2021. Vol. 4(56)                                                                            

218

Gorelov N. Zhyzn chudovish v Srednie veka. Moskva: Azbuka srednevekovya, 2004. 224 s.

Gulaihin V.N., Telnova N.A. Strah y ego socialnye funkcii. Philosofia socialnyh communscaciy. 2010. №10. S. 53-60.

Honoryi Avhustodonskyi. Ob obraze myra / pod. red. N. Horelova. Moskva: Azbuka, 2004. URL: https://facetia.ru/
node/2785 (data zvernennia: 05.03.2021).

Horelov N. Zhyzn chudovyshch v Srednye veka. Moskva: Azbuka srednevekovia, 2004. 224 s.

Kantimpre Foma Kniga o chudovishnyh lyudyah Vostoka. Srednevekovaya literatura. Moskva: Azbuka-klassika, 2004. 
URL: https://facetia.ru/node/2792 (data zvernennya: 25.03.2021).

Knyha o zveriakh y chudovyshchakh / pod. red. N. Horelova. Moskva: Azbuka, 2004. URL: https://facetia.ru/
node/2780 (data zvernennia: 23.03.2021).

Lambert de Saint-Omer. Liber Floridus. URL: https://play.google.com/books/reader?id=OQ1-igA9LI4C&hl=ru. (Last 
accessed: 19.03.2021).

Luchytskaia S.Y. Chudovyshcha//Slovar srednevekovoi kulturы. Moskva: 2003. S. 578-582. 

Lyppy S. Ot Kanhyiema do Fuko: neskolko эpystemolohycheskykh zamechanyi o monstre y monstruoznom. Lakanaly-
ia: monstrы. 2015. №17. S. 33-44. 

Maklakov A.H. Obshchaia psykholohyia. Sankt-Peterburh: Pyter, 2012. S. 234-247.

Mortymer Y.Srednevekovaya Angliya. Gid puteshestvennika vo vremeny. Moskva: Escmo, 2014. S. 127-151. 

Northumberland Bestiary. URL: http://www.getty.edu/art/collection/objects/240115/unknown-maker-northum-
berland-bestiary-english-about-1250-1260 (data zvernennia: 02.04.2021).

Sevylskyi Ysydor Kn. KhI. O cheloveke y chudesakh. Эtymolohyy. / pod. red.. A.A. Pavlova. Moskva: YVY RAN, 2015. 
S. 312-322.

Sherbatyh Yu. Psihologiya straha. Moskva: Eskmo, 2005. 509 s.

The Aberdeen Bestiary. URL: https://www.abdn.ac.uk/bestiary/ms24/f1r. (data zvernennia:02.04.2021).

Ylyasov F.N. Fenomen straha smerty v sovremennom obshestve. URL://ecsocman.hse.ru/data/2011/02/13/ 
1214888120/ilyasov_10.pdf (data zvernennia:10.03.2021).

Zarkova O.V., Stepanisheva N.A. Vliyanie stracha na cheloveka y experimentalnoe yssledovanye vliyaniya urovnya 
trevozhnosty na formyrovanie strachov. URL: https://journals.indexcopernicus.com/api/file/viewByFileld/508814.
pdf (data zvernennia:14.03.2021).

Zhak Le Hoff, N. Triuon. Ystoryia tela v Srednye veka. Moskva: Tekst, 2008. 192 s.

Zhak Le Hoff. Srednevekoviy myr voobrazhaemoho. Moskva: Progress 2001. S. 440 s.

Zhynett P. Mudrost psykhyky. Hlubynnaia psykholohyia v vek neironauk. Moskva: Kohyto-Tsentr, 2012. 336 s. 

Etymolohycheskyi onlain-slovar russkoho yazыka Maksa Fasmera. URL:https://lexicography.online/etymology/vas-
mer/ (data zvernennia: 14.03.2021).


