
Zaporizhzhia Historical Review. 2021. Vol. 5(57)                                                                             

184

УДК 94(4)“15/20“:[274-426+17]				              DOI https://doi.org/10.26661/zhv-2021-5-57-21

ІДЕЇ ПРОТЕСТАНТИЗМУ ТА МОРАЛЬ ЗАХІДНОГО СВІТУ: 
ВЗАЄМОВПЛИВ ВІД ЧАСІВ РЕФОРМАЦІЇ ДО СУЧАСНОСТІ

Т. В. Грушева
Запорізький національний університет
grushevaznu@ukr.net
ORCID: 0000-0003-0560-8229

С. С. Черкасов
Запорізький національний університет
stancherkasov@gmail.com
ORCID: 0000-0002-0759-6594

Ключові слова: Реформація, про-
тестантизм, етноконфесійна ідентич-
ність.

Ренесанс підштовхнув європейський середньовічний специфічний уклад 
життя до ревізії, завдавши нового гуманістичного вектора руху. Крок за 
кроком духовне оновлення охопило середньовічну Європу. Гуманізм, про-
тестантська етика, нова модель культури сприяли появі нової парадигми 
європейського мислення. Поширення нових ідей припадає на час появи 
нових комунікативних каналів і швидку інтеграцію нової релігійної етики 
до вже сформованих етноконфесійних відмінностей. Також нові релігій-
ні ідеї потужно вплинули на національний характер європейських країн, 
який у період раннього протестантизму яскраво викристалізовується.
У статті детально аналізується шлях протестантизму в Україні, етноконфе-
сійна ідентичність вітчизняних протестантів. Автори дійшли висновку, що 
українські протестанти підтримують суспільну трансформацію, боротьбу 
за справедливість, мають своє бачення соціальної місії. У той же час серед 
складових їхнього світогляду будуть домінувати духовні цінності.

IDEAS OF THE PROTESTANTISM AND THE ETHICS OF THE WESTERN 
WORLD: INTERACTION FROM THE REFORMATION PERIOD TO THE 
PRESENT TIMES

T. Grusheva
Zaporizhzhia National University

S. Cherkasov
Zaporizhzhia National University
Key words: Reformation, Protestantism, 
Ethno-confessional Identity.

The Renaissance pushed the European medieval specific way of life to revi-
sion, causing a new humanistic vector of development. Step by step, spiri-
tual renewal swept through medieval Europe. Humanism, Protestant ethics, 
a new model of culture contributed to the emergence of the new paradigm 
of European thinking. The spread of the new ideas occurred at the time of 
the emergence of the new communication channels and the rapid integra-
tion of the new religious ethics into the already formed ethno-confessional 
differences. Such new religious ideas have strongly influenced the national 
characters and mentality of the European nations, which in the period of 
early Protestantism were clearly crystallized. 
The article analyzes in details the historical path of the Protestantism in 
Ukraine, the ethno-confessional identity of the Ukrainian Protestants. The 
authors came to the conclusion that the Ukrainian Protestants support so-
cial transformation, the struggle for justice, and have their own vision of 
social mission. At the same time, spiritual values always dominate among 
the components of their worldview.



Zaporizhzhia Historical Review. 2021. Vol. 5(57)

185

Research interest in the issue Reformation history is strongly connected 
with the peculiarities of modern post-totalitarian societies, for which the 
terms “crisis” and “reform” are extremely related, encompassing constant 
changes in politics, economics, society, culture, and all spheres of public 
life.
Under the conditions of global social breakdown, special attention is always 
paid to the turbulent and dramatic epochs of the ancient past. Modern soci-
ety, in its search of new ways of development, attempts to obtain optimism 
and confidence in the knowledge of the past in order to make sure that all 
the challenges can be easily defeated and new catastrophes prevented.
In the historical literature there are many successful attempts to distin-
guish the causes and origins of the Reformation, to determine the nature of 
complex and contradictory social, religious and political transformations of 
the first half of the XVIth century. However, their research significantly out-
weighs the research of the people of that period, their experiences, forms 
of social behavior, views on their life and future. It was them, not abstract 
forces, who carried out reforms, formulated programs and requirements, and 
competed for the realization of their beliefs.

З перших етапів свого становлення на історич-
ній сцені протестантизм почав здійснювати без-
посередній вплив на перебіг історії європейських 
держав. Історія Реформації XVI–XVII ст. завжди 
перебувала в центрі уваги істориків, філософів, 
соціологів, фахівців різних модерних наук про 
людину. Сподівання істориків XIX ст. щодо ство-
рення комплексної історії Реформації в межах 
однієї дослідницької праці призвели свого часу 
до парадоксального результату – замість появи 
вичерпних описів перебігу реформаційного руху 
вони постали перед новими питаннями і безмеж-
ними глибинами цієї історичної події, що продов-
жує провокувати появу нових поколінь історичних 
досліджень. Замість єдиного формату наукового 
висвітлення сутності реформаційного руху на по-
чатку минулого століття історики вимушені були 
констатувати, що існує стільки версій Реформації, 
скільки книг про неї. Численні дослідницькі ха-
рактеристики протестантизму та Реформації не 
вичерпують усієї глибини цього історичного фе-
номена, лише визначають його найголовніші риси 
в порівнянні з попередніми і наступними етапами 
розвитку європейської історії. В історичній літе-
ратурі є чимало вдалих спроб з’ясувати причини і 
витоки Реформації, визначити характер складних 
та суперечливих соціальних, релігійних і полі-
тичних трансформацій першої половини XVI ст.1. 
Разом з тим, їх вивчення помітно переважає над 

1 Jensen  De  Lamar. Reformation Europe  : age of Reform and 
Revolution. Lexington  : D.  C.  Heath and Company, 1981. 
468 p.; Pettegree A. Reformation and the Culture of Persuasion. 
Cambridge : Cambridge University Press, 2005. 238 p.; Teter M. 
Jews and Heretics in Catholic Poland : a Beleayuered Church in 
the Post–Reformation Era. Magda Teter. Cambridge : Cambridge 
University Press, 2006. 272 p.

дослідженнями людей тієї епохи, їх переживань, 
форм соціальної поведінки, уявлень про свій час 
і своє майбутнє. Саме люди, а не абстрактні сили, 
здійснювали реформи, формулювали програми і 
вимоги, змагалися за втілення в життя своїх пе-
реконань. 

Інтерес до історії протестантизму та Реформа-
ції обумовлений також особливостями розвитку 
сучасних посттоталітарних суспільств, для яких 
надзвичайно спорідненими є терміни «криза» і 
«реформи», що охоплюють постійні перетворен-
ня в політиці, економіці, соціумі, культурі, в усіх 
сферах суспільного життя. За умов глобального 
суспільного зламу посилюється увага до неспо-
кійних і драматичних епох давнього минулого. 
Сучасне суспільство в пошуках нових шляхів роз-
витку намагається в знаннях про минуле знайти 
оптимізм і впевненість у тому, що, як і раніше, 
йому вдасться подолати усі виклики і запобігти 
новим катастрофам. Європейський світ напри-
кінці середньовіччя був охоплений прагненням 
до перетворень у всіх сферах життя: європейські 
монархи та вищі стани змагалися в проведен-
ні політичних реформ; цехи і бюргери вимагали 
надати їм широкі соціальні та політичні права; в 
університетах Європи не вщухали дискусії навко-
ло реформи освіти і навчання.

Не менш гострою є дискусія сучасних істориків 
про те, чи є Реформація та Контрреформація про-
тилежностями та чи існує Контрреформація як 
окреме історичне явище. Необхідно відзначити, 
що загальноприйнятий у сучасній історичній на-
уці термін «Реформація» (від лат. «reformatio»  – 
перетворення) пройшов тривалу еволюцію свого 
змістовного наповнення. Запропонована вперше 



Zaporizhzhia Historical Review. 2021. Vol. 5(57)                                                                             

186

протестантською історіографічною традицією 
XVI  ст. дефініція терміна вбачала в Реформації 
суто релігійний зміст, пошук шляхів оновлення 
середньовічного християнства та подолання кри-
зових явищ, спричинених діяльністю католицької 
церкви. Очевидними недоліками такого визна-
чення стали не тільки його постульована одно-
бічність, але і відсутність чітко сформульовано-
го розмежування Реформації від неодноразових 
спроб реформи католицької церкви в середні 
віки. У широкий науковий обіг термін «Рефор-
мація» було введено німецьким істориком Лео-
польдом фон Ранке, який використав це поняття 
у своїй праці «Історія Реформації в Німеччині» 
(1844 р.). Історик визначив Реформацію не тіль-
ки як релігійний, але і як широкий суспільно-по-
літичний рух в Європі ХVI-XVII  ст., що висував 
вимоги реформи католицької церкви2. Окрім того, 
дослідник використав термін для позначення од-
ного з періодів європейської історії. Важливим 
внеском Ранке в розробку поняття «Реформа-
ція» та позначеного ним історичного явища ста-
ло надане ним визначення «Контрреформація» 
як католицької реакції на ґенезу протестантизму, 
цілеспрямованої діяльності католицької церкви, 
скерованої на запобігання розвитку Реформації. 
Сформульована таким чином дихотомія «Рефор-
мація – Контрреформація» набула загальновжи-
ваного значення, яке в подальшому не отримало 
уніфікованого трактування. Пошук нової, більш 
широкої інтерпретації Реформації як історичного 
явища знайшов своє відображення у сформульо-
ваній наприкінці 70-х рр. XX ст. німецькими істо-
риками В. Рейнхардом та Х. Шиллінгом концепції 
«Конфесіоналізації». Дослідники висунули тезу 
про типологічну однорідність реформаційного 
та контрреформаційного рухів, запропонували 
перейменувати період Реформації в епоху Кон-
фесіоналізації. Під останньою вчені визначили 
феномен формування нових християнських кон-
фесій в Європі періоду XVI-XVII ст., який існував 
у тісному взаємозв’язку із суспільно-політичними 
процесами раннього нового часу та пройшов три 
етапи свого розвитку: етап «інтеріоризації віри» 
(нім. Bekenntnisbildung), етап «побудови конфе-
сій» (нім. Konfesionsbildung) та етап «соціально-
го дисциплінування» (нім. Sozialdisziplinierung)3. 
Поставлене в межах концепції Конфесіоналізації 
2 Черкасов С.С. Концептуальні підходи до визначення Ре-
формації у дискурсі сучасної неконвенційної історіографії. 
Гілея : науковий вісник. Збірник наукових праць. Київ : ВІР 
УАН, 2018. Вип. 136. С. 8.
3 Pettegree  A. Reformation and the Culture of Persuasion. 
Cambridge : Cambridge University Press, 2005. С.206.

питання про змістовну однорідність реформаці-
йного та контрреформаційного рухів на практи-
ці втілилось у пошуці істориками нових понять 
для позначення досліджуваних явищ. Так, заде-
кларована прибічниками теорії відмова від тер-
міна «Контрреформація» не стала абсолютною, 
оскільки історики змушені були використовувати 
інші терміни для позначення меж реформацій-
ної та контрреформаційної протилежності («Ре-
католізація», за А.  Херцигом; «Соціальне дисци-
плінування», за Г.  Острайхом; «Католицька кон-
фесіоналізація», за Х.  Шиллінгом). Недостатньо 
обґрунтованими, на нашу думку, є також спроби 
повної заміни поняття «Контрреформація» понят-
тям «Католицька реформація», які не збігаються 
за обсягом4. Оскільки Контрреформація не зво-
дилася винятково до внутрішнього реформуван-
ня католицької церкви, але містила також і комп-
лекс відверто репресивних заходів, спрямованих, 
в тому числі, і на запобігання розвитку реформ 
всередині самої католицької церкви, така термі-
нологічна заміна є безумовно нерівноцінною.

З іншого боку, зберігаючи усталену терміноло-
гію, ворто наголосити, що продовження започат-
кованих протестантською Реформацією процесів 
у межах реформ, проведених католицькою цер-
квою, є абсолютно очевидним. Під час протисто-
яння з протестантизмом католицька церква була 
вимушена взяти на озброєння значну кількість 
форм та методів діяльності, вперше застосова-
них самими протестантами. У політичному сен-
сі формування коаліцій католицьких держав та 
внутрішня інтеграція нових суспільних станів до 
складу католицького елітарного суспільства мали 
прямі аналогії з процесами, що були започатко-
вані протестантами. Проте швидкість та якість 
наслідування католиками протестантських тради-
цій залишалися занадто низькими для того, щоб 
ототожнити реформаційний і контрреформаці-
йний рухи та усунути межі їх протилежності. За-
уважимо, що, незважаючи на широкий спектр ви-
значень, спільною позицією більшості сучасних 
дослідників є погляд на Реформацію як широкий 
суспільно-політичний рух, який прийняв форму 
боротьби проти католицької церкви

В епоху раннього нового часу заклики до ре-
формування церкви не були чимось новим. Пере-
конання в їх необхідності та спроби їх реаліза-
ції існували протягом століть. Одним із чинників 
стало формування національної свідомості, важ-

4 Teter M. Jews and Heretics in Catholic Poland : a Beleayuered 
Church in the Post–Reformation Era. Magda Teter. Cambridge : 
Cambridge University Press, 2006. P .101.



Zaporizhzhia Historical Review. 2021. Vol. 5(57)

187

ливим елементом якої було протистояння Риму і 
прагнення незалежності від нього. Із середини 
XV ст. у різних європейських країнах починають 
формуватися документи, які отримали в історіо-
графії назву «скарг націй», – документи з пере-
ліком зловживань та проявів пригнічень євро-
пейських монархій із боку папського Риму, який 
зображувався як джерело більшості негараздів. 
Дорікання на посилення світського характеру 
кліру базувалося на тому, що папа був водночас 
володарем церковної держави, яка відігравала 
важливу роль у політичному житті Італії й ак-
тивно втручалась у справи європейських країн. 
З цієї точки зору, безумовно, протестантизм був 
продовженням політичного та соціального анти-
клерикалізму епохи середньовіччя. Саме поняття 
«антиклерикалізм» виникає у XIX ст. на фоні бо-
ротьби проти католицької церкви, втручання пап-
ського кліру в суспільно-політичне життя. 

Напередодні часів Реформації йшлося про 
перенесення релігії до сфери приватного життя. 
Прикметно, що антиклерикальні настрої аж ніяк 
не заважали напередодні та під час Реформації, 
розквіту масової побожності і благочестя. Сама 
Реформація починалась як протест теологів, інте-
лектуального осередку, який відмовився підтри-
мувати своєю інтелектуальною працею та ідеями 
церковну ієрархію. Упродовж століть церковна 
традиція володіла монополією в освіті, а церков-
ний авторитет був найвищий в усіх сферах життя. 
В епоху Реформації відбувається поступове звіль-
нення людини, часто індивідуальним шляхом, від 
авторитету церкви, яка втрачає свої монопольні 
права. Наукові, освітянські інтереси гуманізму, 
який сповідував вільну, не обмежену будь-якими 
догмами думку, поширилися також на інші сфери 
життя і творчості, зокрема реформування зазна-
ли природничі науки та юриспруденція. Гуманізм, 
намагаючись відродити античні цінності, створив 
ідеал людини, основою якого є інтелектуальна 
культура, духовна свобода та автономія особисто-
сті. Він протиставив середньовічному становому 
консерватизму і корпоративній обмеженості ін-
дивідуалізм, антропоцентричні нормативи, про-
образом яких легко ставали біблійні джерела та 
ідеали. Поєднання цих течій в ідейно-теоретич-
ному і релігійному русі стало основою складного 
процесу взаємодії гуманістичних і реформацій-
них принципів та посилило напруженість духов-
ного життя. Найбільш помітним виявився внесок 
реформаторів в утвердження національної свідо-
мості та історичних уявлень, спрямованих проти 
папського Риму. 

Стихійний індивідуалізм, який складав сут-
ність багатьох гасел Реформації, визначав пове-
дінку та систему цінностей протестантів. Рефор-
мація та протестантизм були викликані до життя 
не тільки і не стільки соціально-політичними 
чинниками, скільки динамікою інтелектуального 
та духовного розвитку суспільства. Їх суспіль-
но-політичне й релігійне наповнення було зумов-
лене новим світовідчуттям і свідомістю. Духовне 
життя того часу розвивалося за законами приско-
реного руху, коли навіть незначний інтелектуаль-
ний поштовх породжував лавину ідей і теорій, які 
потім специфічно інтерпретували та засвоювали 
різні верстви суспільства. 

Досягнення протестантами глобальної страте-
гічної мети – «покращення християнства» – мало 
бути здійснене шляхом виходу держав і поліет-
нічних утворень із системи римської католицької 
церкви. Протестантські переклади Біблії стали 
зразком і нормою літературних європейських 
мов. Культурна і ментальна самобутність євро-
пейських народів значною мірою формувалась у 
подальшому під її впливом. Звернення до Біблії 
визначалося намаганням знайти в ній відповіді 
на гострі соціальні, політичні і релігійно-конфе-
сійні питання, виправдати за допомогою її авто-
ритету свої дії та наміри. 

Таким чином, Реформація – один із ключових 
етапів у розвитку європейської цивілізації, який 
тривав протягом XVI–XVII ст. і був спричинений 
кризою середньовічного світу. Загальновжива-
ний термін для позначення цього періоду історії 
– «ранній новий час» – відображає виключний 
досвід, що надала епоха для суспільного розвит-
ку, започаткувавши кардинальні політичні та со-
ціально-економічні трансформації, які зумовили 
еволюцію органів публічної влади, формування 
європейської капіталістичної системи, зміни в со-
ціальній структурі суспільства5. У геополітичному 
вимірі Реформація порушила питання щодо шля-
хів консолідації європейських держав, ставши 
чинником формування європейської спільноти. 
Реформація, без перебільшення, справила винят-
ковий вплив на політичну ситуацію в Європі та 
визначила магістральні шляхи розвитку європей-
ської цивілізації загалом.

Цей процес ознаменував докорінну зміну со-
ціальної структури середньовічного суспільства, 
появу нової культурної епохи, змінив мапу Євро-

5 Черкасов С.С. Концептуальні підходи до визначення Ре-
формації у дискурсі сучасної неконвенційної історіографії. 
Гілея : науковий вісник. Збірник наукових праць. Київ : ВІР 
УАН, 2018. Вип. 136. С. 7–10.



Zaporizhzhia Historical Review. 2021. Vol. 5(57)                                                                             

188

пи. Формується нова парадигма, яка ґрунтується 
на принципах індивідуалізму, відмови від ідеалу 
бідності та свободи віри (що і приведе віруючих 
до особистісної свободи).

Наскільки постмодерний світ є віддзеркален-
ням (або, навпаки, антогоністичним) сформова-
них протестантами правил, демонструє історич-
ний шлях та сучасний стан релігійної картини 
світу. Очевидною є трансформація релігійного 
світогляду в ході історичного процесу, яка відо-
бражає соціально-політичні реалії епохи. Ак-
туальними для сьогоднішньої історичної науки 
є відповіді на запитання чи являє християнство 
собою єдину світову спільноту або, навпаки, чис-
ленні християнські напрями, течії, конфесії, дено-
мінації роз’єднали світ? Відповідають християн-
ські універсальні принципи викликам глобаліза-
ції чи здатні національні (ментальні) відмінності 
похитнути такий універсалізм? Спробуємо дати 
своє пояснення на поставлені запитання.

Уже в перші століття існування протестантиз-
му з’явилися його різні напрями, що було спро-
воковано очевидними відмінностями в догматиці 
і культовій практиці. Якщо для самого Мартіна 
Лютера соціальний поділ людей є природним 
та обумовлений Божою волею і (за М. Вебером) 
з кола його ідей неможливо було вивести етич-
ні принципи з перетворення світу6, то вже про-
тестантська аскеза англійського пуританізму 
звільняла надбання від психологічного гніту тра-
диціоналістської етики, перетворюючи останнє 
не лише на законне, а на бажане Богові заняття7.

Ми погоджуємся з думкою дослідниці про-
тестантизму В.  Любащенко про те, що духовний 
універсалізм католицизму і православ’я супе-
речив процесові формування національних 
культур8. «Нема юдея ані грека» (Послання св. 
апостола Павла до галатів) – теза з Біблії, яка 
зовсім не означала для віруючих «розчинення» 
національних відмінностей, а навпаки, при всіх 
особливостях народи є рівними перед Богом. Так 
християнами сприймається універсальність світу 
в його різноманітності. Прагнення протестантів 
перекласти Біблію на національні мови та прово-
дити службу зрозумілою мовою тільки посилює 
акцент на культурних та етнічних відмінностях. 
Але це призводить не до конфлікту, а до «сим-

6  Вебер М. Соціологія. Загальноісторичні аналізи. Політика. 
Київ : Основи, 1998. С. 360.
7 Вебер М. Соціологія. Загальноісторичні аналізи. Політика. 
Київ : Основи, 1998. С. 369.
8 Любащенко В. Історія протестантизму в Україні. URL  : 
https://risu.ua/lekciya-2-ukrajina-v-yevropeyskomu-
reformaciynomu-procesi-zagalne-y-osoblive_n82992

фонії» національної і релігійної ідентичностей. 
У віруючих з’являється поняття служіння вітчиз-
ні. Наприклад, у Нідерландах у другій половині 
ХVІ ст. боротьба за незалежність супроводжува-
лася гаслами реформатів, і поява національної 
церкви була пов’язана із національними прагнен-
нями народу.

У той же час у ранній новий період історії по-
ширення протестантських ідей у різних частинах 
Європи відбувається різними масштабами і тем-
пами. Одна з причин вдалого «щеплення» про-
тестантських ідей на етнічному ґрунті – підтримка 
згори. У даному контексті яскравий український 
приклад коли нові ідеї не отримали прибічників 
у правлячих колах. Поширення протестантських 
ідей в українських землях відбувалося паралель-
но з європейським процесом розповсюдження 
протестантизму. Ці події відносяться до періо-
ду коли наші землі знаходились у складі поль-
сько-литовської держави. На час поширення но-
вих християнських ідей на українських теренах 
православна традиція мала етноконфесійний 
прояв. Національно-визвольна війна під прово-
дом Б.  Хмельницького та повстання Української 
ранньомодерної держави відбувалися під релі-
гійними гаслами захисту православ’я. Народні 
маси ідентифікували «свій-чужий» за релігійною 
ознакою і протестантизм у цей період не набуває 
значної популярності в їхньому середовищі. Кон-
цепція індивідуалізму тут виявилася непридат-
ною для єднання проти ворога.

Отже, шляхи проникнення протестантських 
ідей в українських землях були різними. Нові ідеї 
вплинули на формування світогляду місцевого 
населення. Та цей вплив не був одностороннім: 
розповсюджуючись в Україні, протестантизм при-
ймав інше обличчя, яке відрізняється від євро-
пейського. Цьому сприяє процес взаємовпливу 
протестантизму й титульної релігії. Прикметно, 
що українському православ’ю, між іншими, при-
таманні такі риси, як віротерпимість, відкритість 
іншим релігійним системам, європейськість тощо. 
Тому толерація у взаєминах та співіснування ста-
ють певною візитівкою українських міжконфе-
сійних відносин. 

З часу раннього протестантизму в Україні по-
ширюються різні його вчення. Найперші із за-
фіксованих прикладів (пам’яток) відносяться до 
кальвінізму (ХVІ ст.), згодом з’являється социні-
анство і лютеранство (рубіж ХVІ-ХVІІ ст.), мено-
ніти, баптисти (ХVІІІ – 70-і рр. ХІХ ст.) і, нарешті, 
з кінця ХІХ – початку ХХ ст. впевнено про себе за-
мовляють пізньопротестантські напрями. На від-



Zaporizhzhia Historical Review. 2021. Vol. 5(57)

189

міну від раннього протестантизму ті напрями, що 
з’являються в Україні в нову добу, починають свою 
ходу за нових історичних обставин. На початку 
ХVІІІ ст. православна церква втрачає національну 
роль в Україні. Російська православна церква ста-
ла силою, що допомагала царату підпорядковувати 
різні народи. РПЦ була цілковито залежною від 
царату, православ’я проголошене офіційною дер-
жавною релігією; імператор вважався верховним 
захисником догматів православної віри. Відзна-
чимо, що на російській території протестантизм не 
мав значного поширення. Відсутність релігійної 
свободи в імперії призвела до того, що поширення 
Слова Божого віруючими-протестантами в право-
славному середовищі було заборонено. У той же 
час російський уряд намагався використати госпо-
дарські здобутки протестантів. Тому сфера їхнього 
впливу в межах імперії була скоріш економічною. 
Причому господарські здобутки активно перейма-
лися (і ця тенденція збережеться навіть у 1920-і 
роки радянською владою). Іноді для визначення 
інакшості християн використовувалися терміни, 
що об’єднували різні напрями (приклад «штунди» 
тут взірцевий).

Можемо обережно припустити, що, внаслідок 
нівеляції українського православного життя та 
послаблення морального авторитету православ-
ної церкви, погляди певної частини українців по-
вертаються до протестантизму, який відрізнявся 
демократизмом, що дало можливість поєднати 
релігійні почуття з національною самовизначені-
стю. Це призвело до чисельного збільшення по-
слідовників протестантизму, і є характеристикою 
(особливістю) історії протестантизму в Україні. 
Розповсюдження пізньопротестантських течій 
тут відбувалося на підготовленому ґрунті.

Знов-таки зауважимо про доцільність дослі-
дження етноконфесійних відносин у контексті 
європейської історії. Так, ХІХ століття для захід-
ного світу стало рубіжним. По-перше, напере-
додні в Європі відбулися революції, що мали на 
меті повалення абсолютистського устрою (тепер 
біблійна теза «Нехай кожна людина кориться ви-
щій владі, бо немає влади, як не від Бога, і влади 
існуючі встановлені від Бога» (Римл. 13:1-7) по-
требувала пояснення). По-друге, окрім бурхли-
вого розвитку капіталістичної системи товар-
но-грошових відносин (до якого, згідно з М.  Ве-
бером, світ підштовхнули саме протестанти), 
зазначимо демографічний вибух, широке викори-
стання друкарського верстата (що значно здеше-
вило друковану продукцію і вплинуло на розви-
ток академічної науки), появу нових комунікатив-

них каналів, оформлення фемінізму (це зачепило 
гендерні біблійні стереотипи), поширення нових 
політичних ідей (у тому числі соціалістичних) 
тощо. Список радикальних змін цього століття на-
стільки потужний, що для ортодоксальних церков 
це стало справжнім випробуванням. Уперше за 
всю історію християнства земні пріоритети по-
чали конкурувати із трансцендентним. Тому, на 
наше переконання, українці, які, як відомо, мен-
тально тяжіють до європейського світобачення, 
сприйняли ці зміни та модель мислення, а як на-
слідок духовної конкуренції свою нішу впевнено 
зайняв пізній протестантизм, що виявився більш 
здатним до адаптування до процесу модернізації 
та європейських політичних настроїв.

Поширення протестантських ідей серед укра-
їнського народу в ХІХ – на початку ХХ ст. вітчиз-
няною інтелігенцією було помічено, але розці-
нювалося неоднозначно. До прикладу, В. Липин-
ський зауважив, що «всякі сектанти тим більше 
небезпечні для нації, чим більш вона має в собі 
історично витворених нахилів до анархії та ан-
тигромадського індивідуалізму. З цього боку 
сектантство, яке йде все в парі з індивідуалістич-
ним (хоч би і найбільш «патріотичним») вільно-
думством, нічого іншого, крім збільшення нашо-
го національного розпорошення, дезорганізації 
і нашої вже і так непомірної анархії в думках, а 
за ними анархії в ділах, принести нам не може»9. 
Але в цілому, суспільна громадська думка так і 
не визначила єдиної точки зору щодо історичної 
ролі українського протестантизму. Чи не єдиною 
недискусійною тезою із зазначеного часу і до 
сьогодні є та, що пояснює відсутність єдності в 
християнстві (його «розірваність») історичним 
шляхом України, її політико-економічну залеж-
ність від сусідніх держав і розчленованість тери-
торії протягом століть.

У той же час історія країни, процес взає-
мовпливу національної культури та протестант-
ських ідей, психологічні особливості народу, що її 
населяє, і формували конфесійні відмінності. ХХ 
століття кинуло немало викликів християнській 
моралі: дві світові війни, сексуальна революція, 
радянський атеїстичний експеримент тощо. І 
церкви мусили відповідати. Важливі філософські 
узагальнення щодо пострадянських протестант-
ських церков та їх національних особливостей 
зробив Михайло Черенков у статті «Reconciling 
diversity. A baptist theological perspective on the 
nation in a pluralistic Europe». (Наукові записки 

9 Липинський В. Релігія і церква в історії України. Львів, 
1933. С. 92.



Zaporizhzhia Historical Review. 2021. Vol. 5(57)                                                                             

190

УКУ: Богослов’я. 2020. Вип. 7, С. 269-283). Нау-
ковець справедливо вважає суттєвим вплив ра-
дянської ідеології на світогляд протестантів, за-
значаючи, що сама релігійна ідентичність у цей 
час не була «чистою», а була цілком співзвучна 
радянському духу: існував релігійний аналог ра-
дянському класовому інтернаціоналу10. Але в по-
старадянський час церкви пішли різними шляха-
ми, і в протестантів з’явився шанс стати частиною 
нової національної релігійної ідентичності. Так, 
«Український проєкт» визначив релігійні гро-
мади як частину зароджуваного громадянського 
суспільства і поєднав національну, релігійну та 
мовні відмінності в загальній справі побудови 
нації11. 

Вище ми піднімали питання зіставлення хри-
стиянської моралі та ідеї революційних змін. 
Апогей сучасної української історії – Євромайдан 
з ідеями громадянської відповідальності, націо-
нальної ідентичності та демократії. Аналізуючи 
участь українських християнських церков у Ре-
волюції Гідності, можемо зазначити, що події на 
Майдані сприймалися ними як шанс до суспільної 
трансформації, боротьби за справедливість (яка 
приймала чіткі обрії: наприклад, боротьба з ко-
рупцією), соціальної місії. А значить така актив-
ність віруючих не могла бути табуйована. Про-
тестанти на Майдані продемонстрували служіння 
нації. У той же час не треба переоцінювати на-
ціональні аспекти самоідентифікації протестан-
тів, бо духовна ідентичність для них буде домі-
нуючою. Хоча сучасні протестантські церкви в 
Україні здійснюють спробу вивчити історію свого 
існування в українській державі та стверджують, 
що історія протестантизму в Україні є складовою 
частиною історії країни.

Окрім України, інші пострадянські країни та-
кож стали на шлях створення національних цер-
ков. Але для Російської православної церкви та 
протестантських союзів такий шлях виявився за-
критим. Вони історично формувалися як наддер-
жавні. На думку Михайла Черенкова, було надзви-
чайно важко виокремити та «націоналізувати» 
спільну спадщину. Для євангельських християн 
слабкий зв’язок між національністю, державні-
стю та релігією можна вважати кращим. Прояв-
ляючи відносну пристрасть у служінні суспільству 
та повагу до законної влади, євангельські вірую-
10 Cherenkov M. Reconciling diversity. A baptist theological 
perspective on the nation in a pluralistic Europe. Наукові за-
писки УКУ: Богослов’я. 2020. Вип. 7, С. 279.
11 Cherenkov M. Reconciling diversity. A baptist theological 
perspective on the nation in a pluralistic Europe. Наукові 
записки УКУ: Богослов’я. 2020. Вип. 7, С. 277–278.

чі мають особисту свободу12. Але в російському 
випадку національна, державна громадська та 
релігійна ідентичність повинні збігатися безпе-
решкодно13.

Не варто плутати ідеї солідарності, інтеграцію 
церков в етнополітичні процеси сучасного їм су-
спільства та можливість використання релігії в 
політичних цілях, що не зникає і сьогодні. Дослід-
ник християнства Тристан Аннаньєль впевнений у 
тому, що контрреформація покінчила із торгівлею 
індульгенціями, але зі вжитку вони не вийшли. 
У ХІХ-ХХ століттях влада в католицьких і про-
тестантських країнах обіцяла відпущення гріхів 
і Боже милосердя військам, що були готові піти 
в бій заради торжества однієї нації над іншими і 
заради колоніальних завоювань. Тобто практика 
індульгенцій збереглася в десакралізованій фор-
мі в політичних стратегіях та праві сподіватися на 
мирське щастя14. Кожна із протилежних сторін 
була впевнена, що Бог на їхньому боці.

Можемо констатувати, що в сучасному захід-
ному світі сформувалося плюральне громадян-
ське суспільство, в основі якого є не просто діа-
лог між домінуючою культурою і субкультурами, а 
відбувається нівеляція розуміння провінції/мар-
гінесу/секти. Постмодернове західне суспільство 
із наявними комунікативними каналами урівнює 
в шансах на перспективу ті ідеології (в тому числі 
і релігійні), що є більш актуальними для сучасно-
го розвитку суспільства (духовної культури).

Історичний шлях протестантизму демонструє, 
що поділ протестантизму на напрями, течії, кон-
фесії, деномінації є природним як і національна 
ідентифікація протестантів. Не є чужою для ві-
руючих ідеологічна позиція. Вони відкриті сус-
пільно-політичним, економічним змінам та опе-
ративно на них реагують. Цікавим є висновок 
згаданого вище Тристана Аннаньєля про те, що 
лібералізація звичаїв у кінці ХХ ст. призвела до 
сплеску інтересу щодо емансипованої поведінки 
в іудео-християнській традиції, яка довгий час 
проповідувала доброчесність самозречення, і, на 
думку дослідника, відбулася відмова від ідеї жер-
товності15. Неоортодоксальні погляди дійсно від-

12 Cherenkov M. Reconciling diversity. A baptist theological 
perspective on the nation in a pluralistic Europe. Наукові за-
писки УКУ: Богослов’я. 2020. Вип. 7, С. 275.
13 Cherenkov M. Reconciling diversity. A baptist theological 
perspective on the nation in a pluralistic Europe. Наукові 
записки УКУ: Богослов’я. 2020. Вип. 7, С. 276.
14 Аннаньель Т. Християнство: догмы и ереси. Санкт-Петер-
бург : «Академический проект», 1997. С.160-161.
15  Аннаньель Т. Християнство: догмы и ереси. Санкт-Петер-
бург : «Академический проект», 1997. С.153.



Zaporizhzhia Historical Review. 2021. Vol. 5(57)

191

різняються від «старої» ортодоксії і є впливовими 
в протестантському середовищі. Додамо до цього 
національні традиції та отримаємо дуже несхо-
жі між собою протестантські церкви. Вище були 
схематично окреслені особливості українських і 
російських протестантів. До прикладу, відзначи-
мо образ американського християнського патріо-
тизму, що пов’язаний із євангельською вірою – з 
одного боку. З іншого, – США стали державою, 
що побудована на фреймі індивідуального успі-
ху особистості, а «американська мрія» змінила 
трактовку постулатів протестантизму і поступово 
релігія як така була замінена «релігією праці»16.

Перелік відмінностей у системі цінностей про-
тестантів у різних країнах можна продовжувати. І 
ці відмінності будуть вражати. Так, події, що сто-
суються Церкви Швеції (лютеранська церква) ос-
танніх десятиліть, сколихнули весь світ. Нагадає-
мо, з 2007 р. ця церква почала благословляти од-
ностатеві шлюби, і з 2009 р. єпископом Стокголь-
мської діозеції стала відкрита лесбійка Єва Брун-
не, що знаходиться у шлюбі з Гуніллой Лінден, яка 
також є священником. Даний приклад демонструє 
як мораль, яка домінувала в християнському світі 
дві тисячі років, поступається впливу толерації.

Окремого дослідження потребує вивчення 
сутності та особливостей етноконфесійної ситу-
ації в Республіці Корея. Де з моменту поширення 
протестантизму, цей напрям був пов’язаний не 
тільки з ідеалами прогресу і чинниками еконо-
мічного розвитку, а й патріотизмом (пригадаємо 
роль християн у боротьбі за незалежність під час 
японської окупації). Цікавими можуть бути ви-
сновки щодо особливостей протестантизму в Аф-
риці. Там очевидним є синтез із місцевими язич-
ницькими віруваннями та відсутній економічний 
стрибок (нагадаємо тут про протестантську етику 
і дух капіталізму за Максом Вебером).

Усе голосніше останніми роками науковці про-
мовляють про присмерк мультикультуралізму на 
Заході (появу транснаціональних культур) при на-
явному плюралізмі. Має рацію Михайло Черенков 
коли стверджує, що навіть якщо проєкт мульти-
культуралізму зазнав «повного краху», ми не мо-
жемо відмовитися від національної та культурної 
різноманітності17. Глобалізований світ має нові 
соціально-світоглядні орієнтири при збережено-

16 Маркозова О. США: Держава, побудована на фреймі індиві-
дуального успіху особистості. Вісник Національного універ-
ситету «Юридична академія України імені Ярослава Мудро-
го». № 2 (25) 2015. С. 249.
17 Cherenkov M. Reconciling diversity. A baptist theological 
perspective on the nation in a pluralistic Europe. Наукові за-
писки УКУ: Богослов’я. 2020. Вип. 7, С. 270.

му праві морального вибору. Чи буде християнсь-
ка етика в даному контексті виступати спільним 
цивілізаційним знаменником та ознакою спіль-
ної релігійної традиції? Нам бачиться позитивна 
відповідь на це запитання. Дослідження історії 
протестантських церков різних країн демонструє 
відданість універсальним християнським прин-
ципам, як-от: співчуття, прощення, небайдужість. 
Захист гуманних цінностей і громадянська відпо-
відальність гармонійно поєднуються із християн-
ською етикою. Однак і відмінності між сучасними 
церквами – наявний факт (відрізняються: їхня 
реакція на суспільно-політичні зміни в країні, со-
ціально-світоглядні ідеали (система цінностей), 
а також соціальні концепції). Отже, народжені 
Ренесансом нові гуманістичні ідеї були оформ-
лені за часів Реформації. Вплив протестантської 
ідеології на західне суспільство був революцій-
ним: змінилася мапа Європи, трансформувалася 
традиційна мораль, з’явилося відчуття гідності в 
духовному розвитку особистості тощо. Але цей 
вплив не був однобічним. Релігійні ідеї у євро-
пейських країнах зумовлені особливостями попе-
редньої національної історії та їхня популярність 
в державі залежить від відповідності актуальній 
культурі і політичним реаліям.



Zaporizhzhia Historical Review. 2021. Vol. 5(57)                                                                             

192

References
Annan’el’ T. Hristiyanstvo: dogmy i eresi. Sankt-Peterburg : «Akademicheskij proekt», 1997. 352 s.

Cherenkov M. Reconciling diversity. A baptist theological perspective on the nation in a pluralistic Europe. Naukovi 
zapysky UKU: Bohoslovia. 2020. Vyp. 7. S. 269–283.

Cherkasov S.S. Kontseptualni pidkhody do vyznachennia Reformatsii u dyskursi suchasnoi nekonventsiinoi istori-
ohrafii. Hileia : naukovyi visnyk. Zbirnyk naukovykh prats. Kyiv : VIR UAN, 2018. Vyp. 136. S. 7–10.

Jensen De Lamar. Reformation Europe : age of Reform and Revolution. Lexington : D. C. Heath and Company, 1981. 
468 p.

Liubashchenko V. Istoriia protestantyzmu v Ukraini. URL: https://risu.ua/lekciya-2-ukrajina-v-yevropeyskomu-refor-
maciynomu-procesi-zagalne-y-osoblive_n82992 .

Lypynskyi V. Relihiia i tserkva v istorii Ukrainy. Lviv, 1933.

Markozova O. SShA: Derzhava, pobudovana na freimi indyvidualnoho uspikhu osobystosti. Visnyk Natsionalnoho 
universytetu «Iurydychna akademiia Ukrainy imeni Yaroslava Mudroho». № 2 (25) 2015. S. 247–254.

Pettegree A. Reformation and the Culture of Persuasion. Cambridge : Cambridge University Press, 2005. 238 p. 

Teter M. Jews and Heretics in Catholic Poland : a Beleayuered Church in the Post–Reformation Era. Magda Teter. Cam-
bridge : Cambridge University Press, 2006. 272 p.

Veber M. Sotsiolohiia. Zahalnoistorychni analizy. Polityka. Kyiv : Osnovy, 1998. 534 s.


