
Zaporizhzhia Historical Review. 2022. Vol. 6(58)                                                                            

174

УДК 94(477)»1932/1933»:341.485]:27-722.53	                           DOI https://doi.org/10.26661/zhv-2022-6-58-17

ПАРАФІЯЛЬНІ СВЯЩЕННИКИ УКРАЇНИ В УМОВАХ 
ГОЛОДОМОРУ 1932 – 1933 рр.

О. М. Ігнатуша
Запорізький національний університет
ioleksa@ukr.net
ORCID https://orcid.org/0000-0003-1959-1085                

Ключові слова: священник, Голодомор, 
національна політика, опозиція.

У статті охарактеризовано становище православних священників України 
в роки Голодомору. Пояснюється, чому саме священники стали основною 
мішенню влади серед духовних осіб і у чому полягала специфіка їхнього 
становища. Показано, що вони були основною ланкою духовенства, на 
яку ліг тягар голодоморної політики більшовиків. Приділено увагу ас-
пектам регіональних особливостей тиску влади на духовну верству. За-
уважується конфесійна належність православних священників, які стали 
об’єктом цілеспрямованого нищення влади. Підкреслюється, як ключове, 
прагнення Москви знищити українську політичну опозицію, невід’ємною 
часткою якої Кремль бачив автокефалію української церкви та незалеж-
ницькі устремління її священників. Поглиблюється розгляд порушених 
у сучасній історіографії питань щодо форм, масштабів і динаміки тиску 
влади на священників.

UKRAINIAN PARISH PRIESTS IN THE CONDITIONS  
OF THE HOLODOMOR OF 1932 – 1933

O. Ignatusha
Zaporizhzhia National University

Key words: priest, Holodomor, national 
politics, opposition.

Author describes realities of parish priests of Orthodox churches of Ukraine 
during the Holodomor. It is explained why the priests became the main tar-
get of the authorities and what was the specificity of their position. Author 
shows that they were the main part of the clergy, which bore the brunt of the 
Bolsheviks’ starvation policy. Author paid attention to the aspects of regional 
features of the pressure of the authorities on the clergy. He represents specific 
facts about the authorities’ deliberate, purposeful blocking of the social ac-
tivity of priests by means of legal, economic, administrative pressure and po-
litical terror. Author determines factors of selective attitude towards priests. 
It is emphasized that the purposeful actions of the authorities were the de-
termining factor for the continuation of priestly service and the preservation 
of their lives. The thesis is substantiated that the government’s blocking of 
priestly ministry became one of the main reasons for the termination of the 
activities of religious communities. The priests’ search for survival strategies 
is highlighted - appeals to the church leadership and state authorities, refusal 
of spiritual rank, social mimicry, migration. Author shows that the Orthodox 
denominations systematically resisted the attack on the rights of priests: the 
higher leadership of the churches personally appealed to the highest state au-
thorities to protect the rights of parish priests. Author noted denominational 
affiliation of Orthodox priests. Moscow’s desire to destroy the Ukrainian polit-
ical opposition, which the Kremlin saw as an integral part of the autocephaly 
of the Ukrainian church and the independence aspirations of its priests, is 
emphasized as key. Author provides deeper examination of issues raised in 
modern historiography regarding the forms, scales and dynamics of govern-
ment pressure on priests.



Zaporizhzhia Historical Review. 2022. Vol. 6(58)

175

Голодомор 1932–1933 рр. – створена владою 
загальнонаціональна трагедія, за яку мільйони 
українців заплатили своїми життями і страждан-
нями. Вона охопила не тільки українське селян-
ство, яке більшовицька влада примушувала до 
колективізації, а й робітництво, інтелігенцію. 
Особливо дошкульно ця трагедія вдарила по най-
менш захищених соціальних верствах, – кого ра-
дянська влада відверто вважала класовими воро-
гами, соціально чужими.

Саме такою категорією «чужаків» було духо-
венство та його найчисельніший прошарок – свя-
щенники.

Про них, як про об’єкт Голодомору вже пішла 
мова у сучасній історіографії. Свідченням цьо-
му є публікації1 та успішний захист дисертації 
Т.  Грузової2, яка продовжила наші розвідки3, на-
працювання О.  Бойка4, А.  Киридон5, Т.  Савчук6 
та ін. Проте питання специфіки становища пра-
вославних священників у роки Голодомору ще 
варте додаткової уваги для осмислення глибини, 
конфесійних та регіональних особливостей цього 
ракурсу загальноукраїнської трагедії.

Зазначене завдання потребує не тільки роз-

1 Грузова  Т.С. «Контрреволюціонери в рясі»: як знищували 
духовенство в радянській Україні (1932–1933 рр.). Історич-
ні і політологічні дослідження. 2020. № 1 (66). С. 68–85; Гру-
зова Т.С. Політичний тиск державної влади на православну 
церкву в 1932–1933 рр.: погляд через призму усної історії. 
Zaporizhzhia Historical Review. 2019. Вип. 52 (1). С. 205–212.
2 Грузова Т.С. Церква в Україні в умовах Голодомору 1932–
1933 рр.: дис. … д-ра філос.: 032 – Історія та археологія. 
Запоріжжя, 2021. 268 с.
3 Ігнатуша О.М. Голодомор 1932–1933 рр. на Сумщині в си-
стемі антицерковної боротьби держави. Сумська старови-
на. 2003. №  11-12. С.  80–84; Ігнатуша  О.М. Разом з наро-
дом: церква в умовах голодомору 1932–1933  рр. Голодо-
мор1932–1933: Запорізький вимір. Запоріжжя: Просвіта, 
2008. С. 112–127.
4  Бойко  О.В. Православна церква на Дніпропетровщині в 
роки Голодомору (1932–1933 рр.). Наддніпрянська Україна: 
історичні процеси, події, постаті. Дніпропетровськ: Вид-во 
Дніпропетр. нац. ун-ту, 2011. Вип. 9. С. 214–222; Бойко О.В. 
Репресії проти православного духовенства і віруючих на 
Дніпропетровщині у 1929–1941  рр. Міста і села Дніпро-
петровщини у вирі політичних репресій: збірник статей: у 
5 т. Т. 2: Держава та церква на Дніпропетровщині у 1920-х 
– на початку 1970-х років. Дніпропетровськ: Моноліт, 2014. 
С. 69–118.
5 Киридон А.М. Православна церква в роки голодомору. «Се-
кретно. Не для печати»: До 75-річчя голодомору-геноциду 
1932–1933. Київ: КиМУ. 2008. С. 69–97; Киридон А.М. Релі-
гійно-церковне життя в Україні (1932–1933  рр.). Слов’ян-
ський вісник: збірник наукових праць. Серія «Історичні та 
політичні науки». 2012. Вип. 13. С. 51–57.
6 Савчук  Т.Г. Православне духовенство в умовах Голодомо-
ру 1932–1933  рр. Наукові праці історичного факультету 
Запорізького національного університету. 2013. Вип.  35. 
С. 134–138.

ширення джерельної бази досліджень, якою є 
опубліковані та неопубліковані матеріали дер-
жавних і особистих архівів, матеріали нарати-
вів (спогадів, листування), періодика, а й тео-
ретичного осмислення цього питання. В якості 
джерельної бази цієї публікації використаємо 
не тільки опубліковані матеріали, а й раніше не 
включені у дослідження архівні документи, даю-
чи цим джерелам власні інтерпретації.

Кого відносили до категорії священників? 
Священнослужителів християнських релігій, а у 
суспільстві, де традиційно переважаючою була 
православна віра – священнослужителів право-
славних церков другого ступеня священства, які 
мали право здійснювати богослужіння і основні 
таїнства (за винятком хіротонії та освячення мира 
й антимінсу), а також, як правило, мали спеціальну 
духовну освіту. Тобто – основна категорія духовен-
ства, як сільського, так і міського. За радянських 
умов, позначених неприхильністю державної вла-
ди до релігії і зменшення числа священнослужите-
лів, священники зоставалися духовними осердям 
церковних організацій, релігійних громад. На них 
покладалася роль настоятелів храмів, і головних 
охоронців православної віри та традицій.

Тому не тільки духовний ступінь, а й відпо-
відна ідейно-теоретична підготовка священника 
створювала для влади додаткове занепокоєння їх 
активністю. Освіта і набутий авторитет серед ві-
руючих був підставою для особливо упереджено-
го негативізму компартійців до священників. До-
дамо, що навчання в духовній семінарії або ака-
демії давало не тільки суто церковну освіту, а й 
знання та навички із загальноосвітніх дисциплін 
та господарського циклу, що зближувало священ-
ника з селянством, де він ніс духовне служіння.

Марксистська теза: «Релігія – опіум для на-
роду» обґрунтовувала негативне ставлення 
більшовицької влади до священників як носіїв 
релігійної свідомості, прищеплювала суспіль-
ству вірус упослідженого та войовничого відно-
шення. Відомий діяч Української Автокефальної 
Православної Церкви (УАПЦ) і один із перших її 
істориків – протоієрей Митрофан Явдась – сучас-
ник описуваних далі подій, який зазнав репресій 
1929 р. та відбував заслання на Далекому Сході, 
згодом написав: «В 1932–1933 роках на Україні 
був штучно утворений голод… Священник був 
ізольований від населення»7. Інший відомий діяч 

7 Явдась  М. Українська Автокефальна Православна Церква. 
Документи для історії Української Автокефальної Право-
славної Церкви. Мюнхен; Інгольштадт: Вид-во Краєвої Ради 
УАПЦ у ФРН, 1956. С. 20.



Zaporizhzhia Historical Review. 2022. Vol. 6(58)                                                                            

176

УАПЦ протопресвітер Демид Бурко, який пережив 
зі своїм народом страхіття Голодомору, так само 
вбачав безпосередній зв’язок між штучним го-
лодом в Україні і репресіями проти духовенства 
та нищенням церкви: «Почався в Україні нечува-
ний у світі голод, планово створений совєтським 
урядом, щоб упокорити селян, індивідуалістів за 
своєю українською природою, колгоспній раб-
ській системі… По всій Україні знов посилились 
арешти останків духовенства, рівночасно з масо-
вими арештами інтелігенції»8. «В самий Страсний 
Тиждень заарештовано ще 18 священників»9. «В 
останні місяці 1933 р. й на початку 1934 по укра-
їнських містах і селах знову пройшла хвиля масо-
вих арештів духовенства»10.

Оскільки для формування необхідного біль-
шовикам комуністичного світогляду вихідною 
була теза боротьби з релігією та її носіями, то 
священники і потрапляли першими під прес ни-
щення «реліктів старого ладу».

Свідченням цього було прийняття владою низ-
ки нормативних актів, зокрема – постанов Ради 
Народних Комісарів СРСР та ЦК ВКП(б), які ви-
магали від священників здавання державі про-
довольчих продуктів (м’яса, молочних продуктів, 
картоплі тощо) «нарівні з куркулями» – «за під-
вищеною нормою, тобто подвійною проти одно-
осібних трудових господарств». Лише 20  квітня 
1934  р. цю вимогу «пом’якшили» тим, що «слу-
жителів культу» прирівняли у цьому відношенні 
до селян-одноосібників11. Подібний стан від по-
чатку колективізації фіксуємо й стосовно накла-
дення на священників різноманітних платежів і 
зборів. Скажімо, влітку 1931 р. актив Успенської 
релігійної громади с. Краснопілля скаржився до 
Секретаріату Президії ВУЦВК, що їхнього свя-
щенника Кутахова змусили придбати позику на 
суму 700  крб., і від усіх священнослужителів, 
які відвідували село вимагали придбання позик 
на 400 крб.12. Священник с. Орілька Лозівського 
району на Харківщині М. Павлович апелював до 
прокуратури, що йому при наявності 11 вуликів 
призначили здати 30 пудів меду! А за невиконан-
ня вимоги, коли господаря не було вдома, «кон-

8 Бурко Д. Українська Автокефальна Церква – вічне джерело 
життя. Саут-Бавнд-Брук: Видавничий фонд Владики Мстис-
лава, митрополита УАПЦ в діаспорі. 1988. С. 176.
9 Там само. С. 179–180.
10 Там само. С. 183.
11 Государственный архив Российской Федерации (далее – 
ГАРФ), ф. 5263, оп. 1, д. 26, л. 14.
12 Центральний державний архів вищих органів державної 
влади та управління України (далі – ЦДАВО України), ф.  1, 
оп. 7, спр. 172, арк. 122.

фіскували» все його особисте майно, фактично 
– пограбували житло13. Факти такого «продо-
вольчого оподаткування» зафіксовано на тери-
торії усієї України. Загальний розмір податків і 
зборів, які державна влада стягувала з духовен-
ства у 1932–1933 рр., у загальносоюзних масшта-
бах сягнув 168 % від розміру їхнього прибутку!14. 
Вважаємо, що статистичні показники по Україні 
були значно вищими. 

У місцевостях, де зберігалася вища релігій-
ність суспільства – регіонах з моноетнічним на-
селенням, де були мінімізовані міграційні та ур-
банізаційні процеси, відношення місцевої влади 
до священнослужителів було більш толерантним, 
до певної міри нейтралізуючи негативізм пар-
тійно-радянського керівництва. Батюшку у селі 
добре знали, завжди зважали на його думку і по-
зицію. За нього заступалися перед владою і його 
підтримували економічно. Уповноважені громади 
Успіння Богородиці с.  Балясне Диканського ра-
йону з Полтавщини (громада Української Собор-
но-Єпископської Церкви) писали, що не тільки 
своєчасно, а й наперед за весь 1932 рік запла-
тили всі податки та страхові внески за громаду і 
за священника15. Священник Сергієвської церкви 
с.  Колодязне Дворічанського району П.  Стел-
лецький писав, що «бригада для вивозки буряка» 
склала на нього акт «про приховування» буряків, 
даних йому селянами «для прохарчування» (кур-
сив наш. – О.І.). Священника оштрафували на 100 
крб, а за несплату вилучили у нього всі продукти 
та розпродали його майно16. Констатоване вище 
заступництво громади за священника було типо-
вим явищем у регіонах з традиційною аграрною 
системою господарювання та усталеними тради-
ціями громадсько-церковного життя.

Волюнтаристських дій влади зазнавали свя-
щенники не тільки центрального та східного ре-
гіону України, про що свідчили наведені вище 
факти, а й священники півдня, півночі України. 
Типові приклади їх подібного становища змальо-
вує протоієрей Микола Улович із Мелітопольщини 
у листі до патріаршого екзарха України архієпис-
копа Костянтина Дьякова. Священників заареш-
товували, вилучали в них зерно, називаючи його 
«куркульським», примушували виїздити з місця 

13  ЦДАВО України, ф. 1, оп. 7, спр. 172, арк. 136.
14  Ігнатуша  О.М. Комісія у справах культів при президіях 
ВЦВК РСФРР і ЦВК СРСР та її значення для України (1929–
1938 рр.). Наукові праці історичного факультету Запорізь-
кого національного університету. Запоріжжя: ЗНУ. 2011. 
Вип. 31. С. 234.
15 ЦДАВО України, ф. 1, оп. 7, спр. 172, арк. 67–69.
16 Там само, арк. 70–72.



Zaporizhzhia Historical Review. 2022. Vol. 6(58)

177

служіння, не дозволяли приступити до виконання 
служби. Представники влади ігнорували всіляке 
апелювання до законності, глумливо підкреслю-
ючи, що вони є «владою на місцях»17. Голова Хар-
ківської єпархіальної церковної ради митрополит 
Іван Павловський скаржився до вищої урядової 
установи 15 червня 1931 р. на те, що Охтирський 
райвиконком відмовлявся реєструвати священ-
ника Української Православної Церкви (колишня 
УАПЦ) Кузьму Ветушко до Охтирської української 
парафії, мотивуючи відмову «відсутністю часу». 
Таким чином, парафія перебувала без священ-
ницького нагляду18.

Внаслідок масових політичних репресій і за-
стосування адміністративного ресурсу, влада ще 
до кульмінації Голодомору 1932–1933  рр. до-
сягала безпрецедентних масштабів у боротьбі з 
церквою. Показником цього стало припинення 
діяльності релігійних осередків, за умов, що самі 
церкви не вважалися закритими. Наприклад, на 
території Недригайлівського району з 1929 по 
березень 1932  рр. закрили лише 2 молитовних 
будинки, тоді як «за різними причинами» у ра-
йоні «не працювало» 15 церков19. Це означало, 
що близько 44% церков вже не виконували свою 
роль. Липецький райвиконком (на Харківщині) 
сповіщав Президію ВУЦВК 23  березня 1932  р., 
що третина церков на території району «не ви-
користовується за браком служителів культу»20. 
Олевський райвиконком, у свою чергу, повідом-
ляв: «Всього молитовень по району 19. З них 
функціонує 10, не функціонує 9, з яких не функці-
онує за відсутністю службовців культу 8»21. Подіб-
ну інформацію подавали і з Кагарлицького райо-
ну: «14 зараз функціонує, 6 не використовується 
тому, що нема службовця культу»22. З Нікополь-
ського району писали, що поряд з діючими 11-ма 
молитовнями є 6, які «зараз не використовуються 
за різними мотивами (головним чином через те, 
що немає службовця культу)»23. У Куп’янському 
районі картина виглядала ще більш виразно: по-
ряд із 16  діючими молитовними будинками на-
лічували 11 недіючих «за браком службовців»24. 
Вражаючими були і цифри з Чернігівського райо-
ну, де на 35 діючих церковних будівель у місті та 
районі припадало  27, що не використовувались 

17 Там само, арк. 144.
18 Там само, арк. 213.
19 Там само, оп. 8, спр. 124, арк. 87.
20 Там само, арк. 8.
21  Там само, арк. 15.
22 Там само, арк. 23.
23 Там само, арк. 130.
24 Там само, арк. 73.

«за відсутністю в них службовців культу»25. По-
дібний перелік можна продовжити. Як зрозуміло 
із вищенаведених фактів, репресії священників 
були значною мірою однією з головних підстав 
для припинення функціонування релігійних гро-
мад. Отже, саме блокуючи діяльність священників 
більшовицька влада штовхала українське громад-
сько-церковне життя голодного 1932–1933 рр. у 
стан руйнівної дестабілізації.

Голова Спілки войовничих безвірників України 
– одержавленої громадської організації – Дмитро 
Ігнатюк у середині 1932 р. повідомляв, що в Укра-
їні «не функціонують, або функціонують нерегу-
лярно» майже 50% від молитовних будинків, що 
діяли до революції. З цієї статистики він виводив 
жорстке завдання – «домогтися остаточної лікві-
дації у нас реакційного духовенства»26.

Вилучення з громади священника, як авто-
ритетного чинника можливої опозиції до влади, 
зламувало силу опору українського населення до 
Голодомору.

Пошук священниками способів унормування 
свого безправного становища передбачав, пе-
редусім, логічні кроки листовного звернення до 
безпосереднього церковного керівництва – бла-
гочинного або єпархіального архієрея, а також 
до владних державних органів – райвиконкому, 
прокуратури, Секретаріату Президії ВУЦВК, Комі-
сії у справах культів при Президіях ВЦВК РСФРР і 
ЦВК СРСР, голови ВУЦВК Г. Петровського і, навіть, 
– до самого Й. Сталіна.

Серед скарг до вищих органів з приводу пере-
слідувань, констатуємо більш сміливу ініціативу 
керівництва Української Православної Церкви 
(УПЦ), зокрема – голови Всеукраїнської Церков-
ної Ради (ВУЦР) митрополита Івана Павловсько-
го. ВУЦР зверталася із заявами до Адміністратив-
ної групи при ВУЦВК, наводячи факти політичних 
і адміністративних переслідувань священників. 
Подібні листи надсилало й керівництво Україн-
ської Синодальної Церкви за підписом її очіль-
ника митрополита Пимена (Пєгова), долучаючи 
до них скарги від представників релігійних гро-
мад. Керівництво Українського екзархату РПЦ, і, 
зокрема, архієпископ Константин Дьяков, вико-
ристовували надіслання заяв священників і упов-
новажених громад до згаданої державної інстан-
ції зі своїм супровідним листом, у якому «звер-
талася увага на правопорушення». Збережених 
листів за його підписом більше, порівняно з ли-

25 Там само, арк. 173.
26 Ігнатюк Д. Боротьба за атеїзм і наші теоретичні завдання. 
Безвірник.1932. № 11-12. С. 16.



Zaporizhzhia Historical Review. 2022. Vol. 6(58)                                                                            

178

стами керівників інших церков, але це може бути 
пояснено більшою чисельністю цієї релігійної 
організації порівняно з іншими православними 
церквами України разом узятими. Масові факти, 
наведені у листі голови ВУЦР митрополита Івана 
Павловського від 17 серпня 1931  р., вражають. 
Йшлося про Київщину, Чернігівщину, Сумщину. 
Ічнянський райвиконком відмовлявся брати на 
облік парафіяльних священників у селах Макси-
мівка, Парафіївка, Рожнівка. Сільради сіл Лісови-
чі Таращанського району, Підлипного і Великого 
Самбору Конотопського району залякували свя-
щенників, унеможливлюючи їх перебування на 
парафіях. Сквирський райвиконком відмовлявся 
зняти з реєстрації священника с.  Пищики, якщо 
той не візьме облігацій на 300-400 крб. У селах 
Вінцентівка (нині – Запруддя), Розаліївка, Узин 
Рокитянського району священників серед ночі 
викликали до сільрад і тероризували їх різними 
погрозами тощо27. Масовий характер цих переслі-
дувань та ігнорування органами влади законних 
громадських прав лише готував ґрунт для більш 
масованого наступу, ослаблюючи потенціал опору 
тоталітарній системі, яка довершувала масову ко-
лективізацію. Сховатися і вижити в умовах Голодо-
мору у глухому селі священникові виявлялося аж 
ніяк не легше, аніж в індустріалізованому місті.

Цілеспрямовані дії влади розривали традицій-
ні зв’язки, руйнували системи моральних взає-
мовідносин під виглядом прищеплювання «нової 
пролетарської» культури – позбавленої націо-
нальних коренів, безрелігійної. Знищувались но-
сії релігійної системи цінностей, найвиразніши-
ми з яких і були священники.

Зберегти інкогніто у тоталітарній державі було 
практично неможливим. Якщо комусь і вдавалося 
втаємничити чи фальсифікувати свої біографіч-
ні дані, у силу вступали такі фактори, як донос, 
скарга, руйнуючи надії на захист від політичних 
переслідувань. Тому священники наважувалися 
на крайнощі – відмовлялися від священницького 
служіння («зрікалися сану»). Українські дослід-
ники вже неодноразово звертали увагу на сумну 
статистику і стрімку динаміку зречення священ-
ного сану28. Цей процес розгортався синхронно 
зі сталінським «наступом соціалізму по всьому 
фронту», що вів до Голодомору.

27 ЦДАВО України, ф. 1, оп. 7, спр. 172, арк. 236.
28 Савчук  Т.Г. Православне духовенство в умовах Голодо-
мору 1932–1933  рр. Наукові праці історичного факультету 
Запорізького національного університету. 2013. Вип.  35. 
С. 244–245; Грузова Т.С. Церква в Україні в умовах Голодо-
мору 1932–1933  рр.: дис. … д-ра філос.: 032 – Історія та 
археологія. Запоріжжя, 2021. С. 154–156.

Стратегією виживання ставала соціальна мімі-
крія. Її супроводжували глибокі моральні травми 
людей, які змінювали спосіб життя, систему по-
ведінки, фах. Ці травми оберталися особистими 
трагедіями, психічними розладами. Вони вплива-
ли й на загал віруючих, надломлювали традиційні 
суспільні уявлення про священника як духовну 
особу, деформували релігійну психологію, сіяли 
зневіру в ідеали християнства.

Суб’єктивні фактори дії Голодомору на свя-
щенників полягали у політичній вибірковості, яку 
демонстрували представники влади, співвідно-
шенні впливу різних гілок влади29.

До того додавалися й особистісно-психоло-
гічні характеристики провідників голодоморної 
політики – авторитарність, кар’єризм тощо. Ха-
рактеризуючи оподаткування духовенства 1932 
р., А. Киридон слушно зазначає, що «акцію про-
водили через сільради, котрі часто діяли залежно 
від значущості особи функціонера»30.

Вірогідно, що саме у цій суб’єктивній площині 
лежали ті випадки, коли на місцях під час Голо-
домору вдавалося зберегти православні храми на 
території окремих районів. О.  Бойко стверджує, 
що у Кам’янському районі Дніпропетровської об-
ласті впродовж 1932–1933  рр. не постраждала 
жодна церква, тоді як у Кривому Розі навпаки – 
не лишилося жодного діючого храму, а у Криво-
різькому районі їх зосталося тільки сім31.

Подолання голоду в українському селі з почат-
ком нового урожаю 1933 р. не принесло церкві і 
священникам бажаного припинення тиску. Влада 
винайшла нову технологію для блокування їхньої 
діяльності – «тимчасове» відібрання церковних 
будівель для зберігання зерна. Цей метод поз-
бавляв священника місця служби, оскільки згідно 
Адміністративного Кодексу УСРР 1928 р. служіння 
поза храмом заборонялося. Таким чином, з другої 
половини 1933-го року почалася нова хвиля ма-
сового закриття церков. Нові способи припинен-
ня діяльності священників довершували нищення 
релігійних організацій і створювали ілюзію «без-
релігійного суспільства».

29 Ігнатуша О.М. Інституційний розкол православної церкви 
в Україні: ґенеза і характер (ХІХ ст. – 30-ті рр. ХХ ст.). За-
поріжжя: Поліграф, 2004. С. 236–237.
30 Киридон  А.М. Держава–церква–суспільство: інверсна 
трансформація в Україні: Монографія. Рівне: РІС КСУ, 2011. 
С. 179.
31 Бойко  О.В. Репресії проти православного духовенства і 
віруючих на Дніпропетровщині у 1929–1941 рр. Міста і села 
Дніпропетровщини у вирі політичних репресій: збірник ста-
тей: у 5  т. Т.  2: Держава та церква на Дніпропетровщині у 
1920-х – на початку 1970-х років. Дніпропетровськ: Моноліт, 
2014. С. 85–86.



Zaporizhzhia Historical Review. 2022. Vol. 6(58)

179

Таким чином, становище священника в су-
спільстві у роки Голодомору, його виживання ви-
явилося залежним від багатьох факторів. Серед 
головних вбачаємо: 1) політичні установки влади 
на нищення духовенства як української націо-
нальної опозиції, осердя «старого» світу, опори 
традиційного укладу українського села з його 
індивідуалістичною системою самоорганізації, 
2) моральний авторитет священника як результат 
служіння, набутого ним життєвого досвіду, слі-
дування християнським заповідям; 3) стан релі-
гійності та громадсько-церковної згуртованості 
суспільства, збереження християнських традицій 
і моральних цінностей; 4)  спроможність вико-
навців злочинних наказів партійно-державного 
керівництва слідувати цим наказам всупереч мо-
ральним імперативам суспільства.

Окремо варто звернути увагу на конфесійну 
належність священників – жертв Голодомору. На 
перший погляд, бачиться, що від штучного голоду 
потерпали священники різних православних кон-
фесій: Української Автокефальної Православної 
Церкви, Української Синодальної Церкви, Укра-
їнської Соборно-Єпископської Церкви, а також 
Російської Православної Церкви в Україні, пред-
ставленої її екзархатом.

За строкатою конфесійною палітрою, нерів-
нозначністю представлення у суспільстві окремих 
церков, гостротою суспільних проблем та рівнем 
національної свідомості суспільства тощо важко 
встановити особливості ставлення державної вла-
ди до названих конфесій. Офіційне листування 
представників державної влади з керівництвом 
церков протягом 1932–1933 рр. дає мало для ро-
зуміння нюансів цього ставлення. Разом із тим 
можемо констатувати, що там, де був більший роз-
мах українського автокефального руху і діяли осе-
редки УАПЦ, російська влада намагалася нанести 
найбільш вразливий удар по її священниках. Ни-
щення осередків УАПЦ у зв’язку зі справою Спілки 
визволення України, яке відбувалося по всій Укра-
їні 1929–1930 рр., стало «зачисткою» українсько-
го національно-церковного поля, яке у найближчі 
роки потрапило під каток Голодомору.

Важливо звернути увагу, що застосування ре-
пресій по відношенню до священників УАПЦ (а з 
1930 р. – УПЦ) зводилось, переважно, до звинува-
чення їх в українському націоналізмі, тоді як свя-
щенникам інших церков інкримінували контррево-
люційну діяльність, шпигунську роботу на користь 
іноземних розвідок тощо. Таким чином, мотивація 
влади до знищення українського священника ви-
казувала боязнь російсько-радянськими кому-

ністами саме внутрішньодержавної, української 
національної опозиції. Тому і нищили українських 
священників. Особливо – більш активних.

Національно-політичну складову боротьби 
влади проти священників виразно окреслюва-
ли в умовах Голодомору пропагандисти-атеїсти. 
М. Новицький у передовій статті журналу «Безвір-
ник» за серпень 1933  року жорстко критикував 
працівників освіти, що вони залишили поза ува-
гою «найнебезпечніші контрреволюційні течії, як 
… українська автокефальна церква, – знаряддя 
петлюрівщини»32.

Про зв’язок «петлюрівців» з послідовниками 
української автокефалії московська влада не забу-
вала ні на мить. Вона саме його боялася як корін-
ної небезпеки можливого унезалежнення України. 
Тому частиною голодоморної стратегії більшовиків 
і було потрійне ураження цих сил – не тільки голо-
дом, а й політичними репресіями та пропагандист-
ським шельмуванням. «Класовий ворог – куркуль, 
петлюрівець та їхня релігійна агентура в рясах і без 
ряс намагається з середини розкласти колгоспи та 
саботує виконання хлібозаготівель», – звалюва-
ла політичну відповідальність за голод в Україні 
Центральна рада Спілки войовничих безвірників 
України. «Під виглядом релігійної проповіді кон-
трреволюційна наволоч ширить антирадянську 
агітацію, використовує релігійні організації для 
шкідницької роботи, а молитовні для переховуван-
ня розкраденого колгоспного та куркульського хлі-
ба», – добираючи максимально відразні, негативні 
характеристики, писав орган Центральної ради 
Спілки войовничих безвірників України33.

Дослідники доречно звертають увагу на те, 
що частина духовенства не тільки розуміла, а й 
викривала факт організації голоду партійно-дер-
жавною владою, публічно висловлюючи свої по-
гляди з цього питання. Т. Савчук привертає увагу 
до сміливої і промовистої заяви священника Ва-
силя Чекавського із села Сніжне Погребищен-
ського району Вінницької області, який назвав 
селянам причину голоду. Він заявив принарод-
но, що «відібраний хліб вивозять з України за 
кордон, тому населення голодує…»34. Наводя-
чи відповідні приклади, Т.  Грузова узагальнює: 

32 Новицький М. Антирелігійна робота в боротьбі на культур-
ному фронті. Безвірник. 1933. № 14. С. 3–4.
33 Розтрощити куркульсько-попівський саботаж хлібоза-
готівель. Войовничий безвірник. Орган Центральної ради 
Спілки войовничих безвірників України. Харків. 1932. 
24 грудня. № 56-57. С. 3.
34 Савчук  Т.Г. Православне духовенство в умовах Голодомо-
ру 1932–1933  рр. Наукові праці історичного факультету За-
порізького національного університету. 2013. Вип. 35. С. 135.



Zaporizhzhia Historical Review. 2022. Vol. 6(58)                                                                            

180

«Священники розуміли згубні наслідки політики 
більшовиків стосовно «викачки» хліба на селі»35. 
Врешті джерела радянської пропаганди – жур-
нал «Безвірник», газета «Войовничий безвірник» 
та інші містять багато свідчень подібних оцінок 
священників на причини голоду, звинувачень 
влади в його організації. Наприклад, характери-
зуючи стан справ у Ново-Водолазькому районі, 
відомий пропагандист Н. Дайрі зі сторінок жур-
налу «Безвірник» зазначав наявність «чимало 
конкретних вказівок про посилене поширювання 
попами й куркульнею» тези: «у людей відбирають 
хліб»36. Київська газета «Войовничий безвірник» 
повідомляла, що у селі Світильне священник «на-
мовляє людей»: «Не здавайте насіння до їхніх га-
мазеїв і повісток не приймайте»37. Таких свідчень 
джерел немало.

Саме ці факти і виказують, чому компартійна 
влада обрала українських священників об’єктом 
посиленого нищення під час масової колективі-
зації та упокорення українського суспільства го-
лодом 1932–1933 рр. Отож, священники перетво-
рилися не просто у жертву мору голодом нарівні з 
суспільством, але й зазнавали найбільших політич-
них репресій, поряд з представниками політичної 
опозиції владі і економічно сильнішими господар-
никами, іменованими владою «куркулями».

Цю цілеспрямованість влади виказують рядки 
тез, запропонованих 15 квітня 1932 р. Київською 
міською радою Спілки войовничих безвірників 
для доповіді своїм активістам: «11. Особливу ува-
гу релігійники звернуть на зрив 3 [третьої – О.І.] 
більшовицької весни, на дискредитацію колек-
тивних форм господарювання, поширюючи про-
вокаційні, брехливі чутки про голод в колгоспах 
тощо… У селі Бобрик Київського району поточної 
засівної кампанії піп розгорнув був велику агі-
тацію проти збирання насіння та засіву полів»38. 
Красномовним свідченням припинення діяльності 
священників, які відзначилися своїм опором хлі-
бозаготівлям, було небажання влади допускати їх 
до місць свого служіння після відбуття покарання. 
Інспектор культів ВУЦВК Г. Катунін рекомендував 

35  Грузова Т.С. Церква в Україні в умовах Голодомору 1932–
1933 рр.: дис. … д-ра філос.: 032 – Історія та археологія. 
Запоріжжя, 2021. С. 134.
36 Дайрі  Н. Вивчення стану релігії в Ново-Водолазькому 
районі. Безвірник. 1933. № 14. С. 17.
37 Соболєва  Л. Колгоспники й одноосібники штурмують 
3  більшовицьку. Войовничий безвірник. Орган Київської 
міської ради спілки войовничих безвірників. 1932. 15 трав-
ня. №4 (40). С. 2.
38  Великдень – свято контрреволюції (тези доповіді). Войов-
ничий безвірник. Орган Київської міської ради Спілки вой-
овничих безвірників. 1932. 15 квітня. №3 (39). С. 2.

«у кожному випадку подібні питання «погоджува-
ти з відповідними органами»39. Зрозуміло, що це 
була не та відповідь, яка б давала дозвіл на безпе-
решкодну діяльність священникам. Вона означала 
посилення контролю з боку органів ОДПУ за адмі-
ністративно покараним духовенством.

Звертаючись до питання про статистику втрат 
священників в роки Голодомору, маємо зазначи-
ти, що у ньому ще багато нез’ясованого. Наявні 
цифри далекі від повноти. Про це свідчать по-
передні узагальнення, які зробив О. Бойко в ході 
регіонального дослідження40 та Т. Грузова, проа-
налізувавши доступні опубліковані масиви дже-
рел у всеукраїнському масштабі41.

Таким чином, становище священника в роки 
Голодомору виявилося особливо тяжким. Росій-
сько-радянська влада в Україні розглядала його 
як одну з найбільших потенційних загроз своєму 
існуванню. Священник, найбільш масовий пред-
ставник духовенства, був стрижнем і провідни-
ком некомуністичного світогляду, несумісного з 
радянською системою. Влада категорично не до-
пускала будь-якої опозиції, не бачила інших ва-
ріантів, окрім знищення цієї категорії населення.

У цьому негативізмі сполучалися тоталітарні 
проекти соціалістичної реконструкції сільського 
господарства як засобу підриву української са-
мостійності, інтернаціоналістська риторика, що 
камуфлювала російський централізм, і атеїстичні 
установки комуністів. Тому священник в умовах 
Голодомору 1932–1933 рр. виявився першочер-
говою мішенню для організаторів геноцидної по-
літики. Цей висновок нам бачиться відповідним 
для усіх регіонів України, для представників усіх 
православних церков та різних вікових категорій 
священників.

Перспективами подальших розвідок у дано-
му напрямку, на нашу думку, може стати аналіз 
трагедії інституту дияконів та архієреїв в умовах 
Голодомору та порівняльні дослідження втрат 
серед ієрархії, формування національної бази 
жертв Голодомору у середовищі духовенства як 
загалом, так і окремих конфесій.

39 Ігнатуша О.М. Разом з народом: церква в умовах голодомо-
ру 1932–1933 рр. Голодомор1932–1933: Запорізький вимір. 
Запоріжжя: Просвіта, 2008. С. 120.
40  Бойко  О.В. Репресії проти православного духовенства і 
віруючих на Дніпропетровщині у 1929–1941 рр. Міста і села 
Дніпропетровщини у вирі політичних репресій: збірник ста-
тей: у 5  т. Т.  2: Держава та церква на Дніпропетровщині у 
1920-х – на початку 1970-х років. Дніпропетровськ: Моноліт, 
2014. С. 89.
41  Грузова Т.С. Церква в Україні в умовах Голодомору 1932–
1933 рр.: дис. … д-ра філос.: 032 – Історія та археологія. 
Запоріжжя, 2021. С. 168, 263-266.



Zaporizhzhia Historical Review. 2022. Vol. 6(58)

181

References
Boiko O.V. Pravoslavna tserkva na Dnipropetrovshchyni v roky Holodomoru (1932–1933 rr.). Naddniprianska Ukraina: 

istorychni protsesy, podii, postati. Dnipropetrovsk: Vyd-vo Dnipropetr. nats. un-tu, 2011. Vyp. 9. S. 214–222.

Boiko O.V. Represii proty pravoslavnoho dukhovenstva i viruiuchykh na Dnipropetrovshchyni u 1929–1941 rr. Mista 
i sela Dnipropetrovshchyny u vyri politychnykh represii: zbirnyk statei: u 5 t. T. 2: Derzhava ta tserkva na Dnipropetro-
vshchyni u 1920-kh – na pochatku 1970-kh rokiv. Dnipropetrovsk: Monolit, 2014. S. 69–118. 

Burko D. Ukrainska Avtokefalna Tserkva – vichne dzherelo zhyttia. Saut-Bavnd-Bruk: Vydavnychyi fond Vladyky 
Mstyslava, mytropolyta UAPTs v diaspori. 1988. 392 s. 

Velykden – sviato kontrrevoliutsii (tezy dopovidi). Voiovnychyi bezvirnyk. (Kyiv). 1932. 15 kvitnia. № 3 (39). S. 2. 

Hruzova T.S. «Kontrrevoliutsionery v riasi»: yak znyshchuvaly dukhovenstvo v radianskii Ukraini (1932–1933 rr.). 
Istorychni i politolohichni doslidzhennia. 2020. № 1 (66). S. 68–85. 

Hruzova T.S. Politychnyi tysk derzhavnoi vlady na pravoslavnu tserkvu v 1932–1933 rr.: pohliad cherez pryzmu usnoi 
istorii. Zaporizhzhia Historical Review. 2019. Vyp. 52 (1). S. 205–212. 

Hruzova T.S. Tserkva v Ukraini v umovakh Holodomoru 1932–1933 rr.: dys. … d-ra filos.: 032 – Istoriia ta arkheolo-
hiia. Zaporizhzhia, 2021. 268 s. 

Dairi N. Vyvchennia stanu relihii v Novo-Vodolazkomu raioni. Bezvirnyk. 1933. № 14. S. 17–20. 

Gosudarstvennyj arhiv Rossijskoj Federacii (GARF), f. 5263, op. 1, d. 26.

Ihnatusha O.M. Instytutsiinyi rozkol pravoslavnoi tserkvy v Ukraini: geneza i kharakter (ХІХ st. – 30-ti rr. ХХ st.). 
Zaporizhzhia: Polihraf, 2004. 440 s. 

Ihnatusha O.M. Holodomor 1932–1933 rr. na Sumshchyni v systemi antytserkovnoi borotby derzhavy. Sumska 
starovyna. 2003. № 11-12. S. 80–84. 

Ihnatusha O.M. Komisiia u spravakh kultiv pry prezydiiakh VTsVK RSFRR i TsVK SRSR ta yii znachennia dlia Ukrainy 
(1929–1938 rr.). Naukovi pratsi istorychnoho fakultetu Zaporizkoho natsionalnoho universytetu. Zaporizhzhia: ZNU. 
2011. Vyp. 31. S. 231–243. 

Ihnatusha O.M. Razom z narodom: tserkva v umovakh holodomoru 1932–1933 rr. Holodomor1932–1933: Zaporizkyi 
vymir. Zaporizhzhia: Prosvita, 2008. S. 112–127. 

Ihnatiuk D. Borotba za ateizm i nashi teoretychni zavdannia. Bezvirnyk.1932. № 11-12. S. 9–20. 

Kyrydon A.M. Derzhava–tserkva–suspilstvo: inversna transformatsiia v Ukraini: Monohrafiia. Rivne: RIS KSU, 2011. 
216 s. 

Kyrydon A.M. Pravoslavna tserkva v roky holodomoru. «Sekretno. Ne dlia pechaty»: Do 75-richchia holodomoru-he-
notsydu 1932–1933. Kyiv: KyMU. 2008. S. 69–97. 

Kyrydon A.M. Relihiino-tserkovne zhyttia v Ukraini (1932–1933 rr.). Slovianskyi visnyk: zbirnyk naukovykh prats. 
Seriia «Istorychni ta politychni nauky». 2012. Vyp. 13. S. 51–57. 

Novytskyi M. Antyrelihiina robota v borotbi na kulturnomu fronti. Bezvirnyk. 1933. № 14. S. 1–9. 

Roztroshchyty kurkulsko-popivskyi sabotazh khlibozahotivel. Voiovnychyi bezvirnyk. (Kharkiv). 1932. 24 hrudnia. 
№ 56-57. S. 3. 

Savchuk T.H. Pravoslavne dukhovenstvo v umovakh Holodomoru 1932–1933 rr. Naukovi pratsi istorychnoho fakultetu 
Zaporizkoho natsionalnoho universytetu. 2013. Vyp. 35. S. 134–138. 

Sobolieva L. Kolhospnyky y odnoosibnyky shturmuiut 3 bilshovytsku. Voiovnychyi bezvirnyk. (Kyiv). 1932. 15 
travnia. №4 (40). S. 2. 

Tsentralnyi derzhavnyi arkhiv vyshchykh orhaniv derzhavnoi vlady ta upravlinnia Ukrainy (TsDAVO Ukrainy), f.1, оp.7, 
spr.172.

TsDAVO Ukrainy, f.1, op.8, spr.124.

Yavdas M. Ukrainska Avtokefalna Pravoslavna Tserkva. Dokumenty dlia istorii Ukrainskoi Avtokefalnoi Pravoslavnoi 
Tserkvy. Miunkhen; Inholshtadt: Vyd-vo Kraievoi Rady UAPTs u FRN, 1956. 228 s.


