
Наукові праці історичного факультету Запорізького національного університету. 2018. Вип. 50.    ISSN 2076-8982

429

УДК 94:930.1 (497.2) «1939/1945»     DOI: 10.26661/swfh-2018-50-052

Історія Голокосту: до питання формування колективної пам’яті 
у болгарському суспільстві

М.О. Шпак
Запорізький національний університет,
marishpak13@gmail.com

Ключові слова: 
політика пам’яті, колективна 
історія, ревізія історії, «країна 
без антисемітизму», порятунок, 
Голокост, толерантне суспільство.

У статті розглядаються проблеми формування політики пам’яті з питань 
явища Голокосту та причини, що зумовили деформацію історичних фактів 
подій Шоа після Другої світової війни. За приклад взято історію Болгарії, 
де Трагедія євреїв не має класичних візій, а демонструє державу як «краї-
ну без антисемітизму». Безумовно, порятунок від нацистів 48 тисяч євреїв 
болгарським народом під час війни є унікальним випадком європейської 
історії. Проте сьогодні, коли в кожній державі відбувається ревізія влас-
ного минулого, необхідно знову переглянути всі складові воєнної історії 
Болгарії та фактів, які стосуються «остаточного» вирішення єврейського 
питання.

History of the Holocaust: to the question of the formation 
of collective memory in the Bulgarian society

M. Shpak
Zaporizhzhia National University

Key words: 
politics of memory, collective history, 
revision history, «anti-Semitism-free 
country», salvation, model country, 
the Holocaust, tolerant society.

The article is devoted to consideration of problems of formation of the policy 
of memory and revision of history on the example of the past of Bulgaria 
during the Second World War. The text is about building strategies for future 
relations with neighboring states and deficiencies in creating common mem-
ory and history. The article also raises the question of whether, there is an 
ideal form of tolerant relationship between the states of the world.
One of the scale tragedies, that fit the history of the XX century and unit-
ed the international community, is the phenomenon of the Holocaust. The 
memory of the Shoah has no boundaries of a single country, and therefore 
every state is an environment where the topic is relevant and active. The only 
sing, that distinguishes the population of different territories in the forma-
tion of the memory of the phenomenon of the Jewish Tragedy – this is the 
circumstances and conditions, that inhuman massacre of victims during the 
Second World War. The purpose of the article is to show gaps in the formation 
of a policy of memory. The history of Shoah in Bulgaria is controversial field, 
where scientist can`t agree on the creation of the foundation.
During the Second World War, within the «Old Borders» of the country, 48 thou-
sand Jews were rescued. But today this fact is perceived by many experts in 
different ways, because it is not possible to finally determine the motives and 
the role of state power in the process of saving the victims. Equally confusing 
is the situation with the involvement in the deportation of almost 12,000 Jews 
from the newly affiliated regions of Vardar Macedonia and Thrace.
The theme of «salvation» became an element disseminated by the Bulgarian 
governments after 1989 to demonstrate to the world the dignity and mem-
bership in Bulgaria to European destinations. In the state was formed the 
image of a «anti-Semitism-free country», where the main argument was the 
thesis, that during the Second World War Bulgarians, unlike others, managed 
to save 48 thousand Jews and thereby prove the ability of the citizens of 
Bulgaria to react painlessly to the integration of other peoples.
But, the opposition, which is formed around the allegation of Bulgaria as a 
«anti-Semitism-free country», is alarming about explaining the provisions of 
the Holocaust to the younger generation.



Scholarly Works of the Faculty of History, Zaporizhzhia National University. 2018. Vol. 50 	   ISSN 2076-8982

430

В умовах подій ХХІ ст., коли у сфері міжна-
родних відносин чи не головними завданнями 
є постійні врегулювання військових конфліктів 
та примирення, слід не забувати про важливість 
оновлення сучасним поколінням закономірного 
процесу переосмислення минулого. Після зламу 
традиційного життя у більшості країн постало пи-
тання про ретельну ревізію власної історії та її 
ролі у формуванні стратегії майбутніх відносин із 
сусідніми державами, актуалізувалися проблеми 
досліджень понять спільної пам’яті, колективної 
та індивідуальної відповідальності за минуле, а 
також пошуки причин недосконалих результатів 
під час формування в суспільстві толерантності, 
рівності та демократії.

Однією із наймасштабніших трагедій, що впи-
сана до історії ХХ ст. і об’єднує всю світову спіль-
ноту, є явище Голокосту. Через свою радикаль-
но нелюдську ідеологію Шоа сприймається як 
головний приклад геноциду та перестороги для 
кожного одночасно. Пам’ять про Голокост не має 
кордонів однієї країни, а тому кожна держава є 
середовищем, де ця тема є актуальною та живою.

Єдине, що відрізняє населення різних терито-
рій у формуванні пам’яті про явище єврейської 
Катастрофи – це обставини та умови, за яких від-
бувалися жорстокі розправи над жертвами в пе-
ріод Другої світової війни [1].

Прикладом може слугувати історія Шоа в Бол-
гарії, де до тепер фахівці не можуть сформувати 
єдиного історичного висновку з цього приводу.

Під час війни, в межах старих кордонів країни, 
було врятовано 48 тисяч євреїв. Але сьогодні цей 
факт багато фахівців сприймають неоднозначно, 
адже не можливо остаточно визначити мотиви та 
роль державної влади у процесі порятунку жертв. 
Так само незрозумілою лишається ситуація з при-
четністю до депортації майже 12 тисяч євреїв із 
новоприєднаних регіонів Вардарської Македонії 
та Фракії. До того ж, антисемітські дії, які були 
втілені в життя ще до підписання Болгарією Три-
стороннього договору з Німеччиною, не можуть 
повністю виправдати тактику спасіння. 

Але найбільший трагізм полягає навіть не в по-
стійних дискусіях без конкретних висновків, а в 
тому, щоб зібрати достатньо джерельної бази та 
спогадів свідків тих подій, аби підтвердити ті чи 
інші твердження. На сьогодні це зробити вкрай 
складно, адже із встановленням в Болгарії у 1944 
р. радянської влади, роль Рятівників єврейського 
населення від нацистів перейняли на себе пред-
ставники комуністичного режиму, знищуючи при 
цьому не лише свідчення й документи, а й пред-
ставників колишньої болгарської влади, які не по-

годжувалися з новою ідеологією та пропагандою.
Тому не дивно, що з 1946 до 90-х рр. ХХ ст. у 

підручниках з історії Болгарії питання про по-
рятунок євреїв висвітлювалося звинуваченням 
колишньої болгарської влади у антисемітизмі та 
перебільшенням заслуг комуністів-ентузіастів у 
акціях порятунку юдеїв. 

Після падіння режиму Т. Живкова, генерально-
го секретаря Комуністичної партії Болгарії, у 1989 
р. ситуація в історичній освіті почала змінювати-
ся. Питання про спасіння євреїв отримало новий 
імпульс, адже почався пошук нових героїв та орі-
єнтирів під час процесу формування демократич-
ного суспільства [2]. 

Тема «порятунку» стала елементом, що поши-
рювався болгарськими урядами після 1989 р. для 
демонстрації всьому світу гідності й давньої при-
належності Болгарії до європейських орієнтирів. 
В державі було сформовано імідж «країни без ан-
тисемітизму», де головним аргументом виступа-
ла теза про те, що в період Другої світової війни 
болгарам, на відміну від інших, вдалося врятувати 
48 тисяч євреїв і тим самим довести толерантне 
відношення населення до них, та здатність грома-
дян Болгарії безболісно реагувати на інтеграцію 
інших народів. 

Більше того, з 1990 р. посткомуністична Бол-
гарія пропагувала ідею так званої «Болгарської 
етнічної моделі». У 2003 р. її зміст офіційно було 
оприлюднено урядом у звіті про виконання Рам-
кової конвенції Ради Європи щодо захисту на-
ціональних меншин. У тексті зазначалося, що за 
останні 13 років в Болгарії функціонує успішна 
модель міжнаціональних відносин, яка заснова-
на на принципах громадянського суспільства і 
плюралістичної демократії. Суть її полягає у ви-
рішенні проблем нацменшин шляхом підтримки 
балансу і гармонії громадянського суспільства і 
принцип захисту етнічної, релігійної та мовної са-
мобутності народів [3].

Слід сказати, що до цих двох підходів сьогодні 
не всі ставляться лояльно, вважаючи їх шаблоном, 
якій створює болгарам імунітет від причетності до 
расизму, ксенофобії та етноцентризму почуттів за 
весь історичний розвиток держави.

Само собою зрозуміло, що болгарський анти-
семітизм, який проявлявся в минулому, істотно не 
відрізняється від того, що існує в сусідніх країнах. 

Ще з епохи Середньовіччя євреї відігравали 
значну роль в економічному розвитку Болгарії. В 
більшій мірі країну населяли сефардські юдеї, що 
мігрували з Іспанії, та частина ашкеназі з Німеч-
чини. Основним заняттям для юдеїв стало зби-
рання податків та операції, пов’язані з грошовими 



Наукові праці історичного факультету Запорізького національного університету. 2018. Вип. 50.    ISSN 2076-8982

431

позиками, кредитами трейдерством чи виробни-
цтвом ліків.

В період панування Османської імперії над 
болгарськими землями юдеї були вигідні туркам 
як торгівельні партнери на підконтрольній тери-
торії. На відміну від етнічного населення, вони 
були звільнені від податків, і місцеві болгари не-
навиділи за це євреїв, вбачаючи в них ворогів та 
союзників турків [4, с.4]. 

Крім того, мотивами ворожих настроїв були 
економічні претензії до юдеїв, які приймали від 
християн на депозит цінні речі церковного похо-
дження. Це породжувало стереотипи про жадіб-
них та корисливих євреїв, які гноблять християн. 

У ряді прислів’їв болгар, основними заняттями 
яких було сільське господарство та землеробство, 
збереглися глузування з євреїв, що мешкали в мі-
стах і не працювали на землі.

Під час Першої світової війни багато юдеїв 
Болгарії вступали до лав армії і гинули на фрон-
тах. Проте навіть в ті часи згадується випадок, 
коли болгарські військові вчинили єврейський 
погром в турецькому м. Едріне на кордоні з Бол-
гарією [4, с.5].

Напередодні Другої світової війни на болгар-
ських землях також почалися погроми та гоніння. 
Молодіжні організації, охоплені ідеями «єдиної 
нації», в 1939 р. зімітували «Кришталеву ніч», 
влаштовуючи масові пограбування та розгроми 
єврейських крамниць у м. Софії. 

До того ж, ще до моменту підписання Тристо-
роннього пакту Болгарії з Німеччиною, в 1941 р. 
було втілено в життя закон «Закон про захист на-
ції», який впроваджував расистські засади проти 
юдеїв Болгарії. Не зважаючи на обурення та про-
тест місцевого населення, всі положення щодо 
обмежень євреїв, конфіскації їх майна й організа-
цій, виконувалися згідно законодавчих положень 
«Закону про захист націй». Відомим є і той факт, 
що в 1943 р. представники болгарської влади під-
готували план депортації 20 тис. євреїв до таборів 
смерті, проте цю операцію було зірвано мешкан-
цями столиці [4, с.7]. 

У 1944 р., після смерті царя Бориса ІІІ та зміни 
уряду, новий прем’єр-міністр І. Багрянов прийняв 
рішення про скасування антисемітського законо-
давства, однак на офіційному рівні цього зробити 
не встиг. У 1944 р. було проголошено комуніс-
тичний режим, за яким права євреїв зрівнялися з 
правами етнічного населення, відповідно до но-
вих авторитарних правил [4, с.8].

У 2008 р. команда соціологів Інституту «Від-
крите суспільство»-Софія направила вектор 
дослідження на похідні «Болгарської етнічної 

моделі», з’ясовуючи відношення болгар до наці-
ональних меншин та їх рівень толерантності до 
представників інших етносів. Аналіз емпіричних 
даних показав, що в країні все ще існують зако-
ренілі расові й релігійні стереотипи. Питання, які 
встановлювали відношення болгар до євреїв по-
казали, що сталими в цьому регіоні є стереотипи 
категорій «розумні», «хитрі», «здатні до підприєм-
ництва», і ці стереотипи передаються з покоління 
у покоління. Новим моментом для фахівців стало 
виявлення образу євреїв як «жалюгідних» [5].

Незважаючи на такі результати, євреї почува-
ються у Болгарії комфортно. Вони добре інтегро-
вані в суспільство, більшість болгар вважають їх 
гарними друзями, колегами й сусідами, тому євреї 
практично не відчувають на собі гноблення. Про-
те втілення ідей антисемітизму, нажаль, лишають-
ся невичерпними навіть в Болгарії. 

Не можна стверджувати, що прояви ксено-
фобських та шовіністичних настроїв у Болгарії є 
репрезентативною тенденцією, проте варто звер-
нути увагу на кілька випадків, що сталися в країні 
у ХХІ ст.

Так, у 2002 р. під час футбольного матчу між 
болгарською футбольною командою «ЦСКА» та 
англійською «Блекберном», болгарські футбольні 
фанати кидали пляшки на поле і обзивали англій-
ських спортсменів африканського походження 
«чорними мавпами» [4, с.1].

У 2014 р. у ЗМІ часто писали про мотиви ан-
тисемітських дії у болгарській столиці. Зокрема, 
журналісти били тривогу про появу знаків свас-
тики на стінах Софійської синагоги, про кинуту 
палаючу суміш «коктейлю Молотова» на подвір’я 
єврейської школи та про підняття нацистського 
прапору на день народження А. Гітлера над одним 
із будинків м. Пазарджик [6].

Восени 2017 р. на центральному кладовищі м. 
Софії було вчинено акт вандалізму – пошкоджено 
надгробки єврейських поховань. А. Оскар, прези-
дент місцевої єврейської Громадської організації 
«Шалом», одразу зреагував на цю подію, і звер-
нувся з публічним виступом до столичної мерії. 
Натомість Т. Чобанов, заступник мера столиці, за-
певнив єврейську спільноту, що будуть вжиті всі 
необхідні заходи для виявлення мотивів дій зло-
чинців та їх покарання. Також Т. Чобаров висло-
вив жаль всім юдеям щодо вчиненого вандалізму, 
що стався якраз напередодні трьох єврейських 
релігійних свят: Рош ха-Шана, Йом Кіпуру та Сук-
коту [7].

Слідом за цією заявою, Міністерство закордон-
них справ Болгарії опублікувало Декларацію щодо 
осквернення надгробних плит на єврейському 



Scholarly Works of the Faculty of History, Zaporizhzhia National University. 2018. Vol. 50 	   ISSN 2076-8982

432

кладовищі столиці. В тексті зазначалося, що акт 
вандалізму є порушенням проти найцінніших чес-
нот болгарського духу. Наголос також робився на 
давно впроваджених засадах про болгарське сус-
пільство, яке є прикладом толерантності, доброї 
волі та поваги до представників різних етнічних 
груп, релігій та культур. Вчинені дії на кладовищі 
суперечать моральному вибору болгарського су-
спільства, що протягом століть довело свою силу 
в захисті принципів і цінностей гуманізму, міжна-
ціональної терпимості й верховенства права [8].

Кількома днями пізніше на web-сторінці Мініс-
терства закордонних справ з’явилася новина про 
участь болгарської делегації, яку очолювали Р. Ра-
дев, президент Болгарії, Р. Бачварова, прем’єр-мі-
ністр, та К. Захарієва, міністр закордонних справ 
держави, у 72-й сесії Генеральної Асамблеї ООН в 
Нью-Йорку.

Спільно з керівниками американських та єв-
рейських організацій B’nye Bright International, 
The American Jewish Committee, The League Against 
Scorn, American Jewish Congress, Conference of 
Presidents of Major Jewish Organizations, відбуло-
ся обговорення планів проведення 75-ї річниці 
з Дня порятунку євреїв від депортації в Болгарії 
у 2018 р.. Лідери організацій виголосили готов-
ність підтримати болгар у проведенні заходів, які 
будуть присвячені цій даті. У виступі перед висо-
ким представництвом президент Р. Радев згадав 
про спільні болгарські та єврейські цінності, які 
два народи поділяють протягом всього історично-
го розвитку держави, а прем’єр-міністр К. Захарі-
єва висловила сподівання, що в наступному році 
вдасться організувати саміт ЄС-Ізраїль для обго-
ворення дій і зусиль, які необхідно спрямувати 
проти антисемітизму, ксенофобії та расизму [9].

Така ініціатива болгар є продовженням їх ак-
тивного долучення до вирішення проблемних 
питань історії Шоа, адже влітку 2017 р. у Жене-
ві Болгарія була прийнята як країна-спостерігач 
до Міжнародного альянсу по збереженню пам’яті 
про Голокост [10].

Згодом у самій Болгарії пройшла зустріч між 
представниками Громадської організації «Шалом» 
та місцевою партією «Рух за права і свободу». Од-
ним із головних питань стало обговорення Декла-
рації щодо осквернення єврейського кладовища в 
Софії. О. Оскар, голова ГО «Шалом», зазначив, що 
в цьому питанні громадськість не може залиши-
тися аполітичною, коли є загроза антисемітизму 
та ненависті в суспільстві. На цій зустрічі єврей-
ською організацією було представлено концепцію 
святкування 75-ї річниці Спасіння євреїв та ідеї 
створення болгарського пантеону Праведників,  

які допомагали своїм співгромадянам в роки Дру-
гої світової війни. 

Члени партії «Рух за права і свободу» підтрима-
ли плани заходів проти припинення шовіністичних 
та ксенофобських настроїв у майбутньому [11].

Узагальнюючи результати зустрічей, що відбу-
лися за досить короткий час, на перший погляд 
створено чудову платформу для реалізації масш-
табних засад формування колективної пам’яті 
історії Голокосту. Проте насторожує те, що про-
тягом 30-ти років ці ідеї лишаються невтіленими 
або реалізованими частково. 

Опозиція, яка формується навколо твердження 
про Болгарію як «країну без антисемітизму», б’є 
тривогу щодо пояснення положень історії Голо-
косту молодому поколінню. В навчальних посіб-
никах йдеться про образ Спасителів, яким вдало-
ся врятувати євреїв під час Другої світової війни. 
Крім того, щорічно відбуваються церемонії пам’я-
ті та мітинги на честь Рятівників. Натомість уника-
ються питання про причетність й відповідальність 
болгар за антигуманні закони проти юдеїв та про 
причини появи мотивів виконання антисемітсь-
ких заходів. Не акцентується увага на долі насе-
лення, що переживало гноблення, не ставляться 
питання про моральний та психологічний стан 
людей, які стали жертвами у воєнний час. Підне-
сення та гордість за своїх предків переважає над 
трагізмом і уроками, що слід винести. 

Те саме стосується й політиків, які на міжна-
родних форумах продовжують наголошувати на 
братських стосунках між болгарами і євреями та 
безумовній толерантності громадян до представ-
ників нацменшин, які мешкають у державі.

Таке сприйняття дійсності призводить до де-
формацій історичного процесу й формує нові 
образи минулого, що займають позиції поруч з 
функціонуючою владою. Так, у 2009 р. склалася 
ситуація, коли Б. Філова, прем’єр-міністра уряду 
Болгарії, що був причетним до виконання дій ра-
систських законів, було реабілітовано та виправ-
дано [12]. Але одразу ж виникає питання, як ста-
витися до політичної діяльності очолюваного ним 
уряду, якщо до цього моменту в історії держави 
його визнавали пронацистським?

На сьогодні для широкого загалу зрозумілим є 
тільки один факт – історія Голокосту є невід’єм-
ною частиною сучасної культури Болгарії, як і в 
усіх цивілізованих державах світу. Проте питання: 
чи стане минуле явища Шоа в Болгарії традицією 
передачі новим поколінням реальних фактів та ві-
зій, а не ресурсом політичних ігор й маніпулюван-
ня, – лишається відкритим та невизначеним для 
нових поколінь.



Наукові праці історичного факультету Запорізького національного університету. 2018. Вип. 50.    ISSN 2076-8982

433

Джерела та література

1. Ассманн А. Существует ли глобальная память о Холокосте? Расширение и границы нового сообщества па-
мяти [Електронный ресурс] / Алейда Ассманн // Архив интроверта. – 2017. – Режим доступа к ресурсу: http://
introvertum.com/assmann-a-sushhestvuet-li-globalnaya-pamyat-o-holokoste-rasshirenie-i-granitsyi-novogo-
soobshhestva-pamyati/

2. VІІ състав на Народния съд. Едно забравено документално свидетелство за антисемитизма в България през 
1941–1944 г. [Електронен ресурс]. – 2013. – Режим за достъп до ресурси: http://kultura.bg/web/забравено-сви-
детелство-за-антисемит/

3. Трьобст Щ. Спасение, депортиране или Холокост? [Електронен ресурс] / Щефан Трьобст // Либерален 
Преглед. – 2012. – Режим за достъп до ресурси: http://www.librev.com/index.php/discussion-bulgaria-publish
er/1623-2012-06-01-19-14-12

4. Stefanov P. Bulgarians and Jews throughout History / Pavel Stefanov. // Occasional Papers on Religion in Eastern 
Europe. – 2002. – №22. – Р. 1–9.

5. Пампоров А. Митове и предразсъдъци за етническите малцинства в България [Електронен ресурс] / Алексей 
Пампоров // Български Хелзинкски комитет. – 2009. – Режим за достъп до ресурси: http://www.bghelsinki.org/
bg/publikacii/obektiv/aleksei-pamporov/2009-07/mitove-i-predrazsdci-za-etnicheskite-malcinstva-v-blgariya/

6. Gavrilova D. Major Instances of Anti-Semitism in Bulgaria and their Underlying Reasons [Electronic resource] / 
Dessy Gavrilova. – 2015. – Resource access mode:http://esee.fnst.org/sites/default/files/uploads/2017/03/04/pro
motingtolerance2015essaydessislavagavrilova.pdf

7. Поругаването на надгробни плочи в еврейско гробище в София [Електронен ресурс] // Организа-
ция на евреите в България «Шалом». – 2017. – Режим за достъп до ресурси: https://www.facebook.com/
ShalomBulgariaOrganization/?hc_ref=ARSFkEKT2fyVQGrkIjWa4DH_5aIGctinI3s6P_vi9RaWXciWJHVzSj5ORzGExCGjGdY
&pnref=story

8. Декларация срещу поругаването на надгробни плочи в еврейско гробище в София [Електронен ресурс] // 
Република България. Министерство на външните работи. – 2017. – Режим за достъп до ресурси: http://www.mfa.
bg/bg/events/6/1/5982/index.htm

9. Американските еврейски организации: Светът трябва да помни спасяването на българските евреи [Електро-
нен ресурс] // Република България. Министерство на външните работи. – 2017. – Режим за достъп до ресурси: 
http://www.mfa.bg/bg/events/6/1/5994/index.html

10. Bulgaria to join the International Holocaust Remembrance Alliance [Electronic resource] // The Sofia Globe. 
– 2017. – Resource access mode: http://sofiaglobe.com/2017/03/08/bulgaria-to-join-the-international-holocaust-
remembrance-alliance/

11. «Свобода, отговорност, толерантност» [Електронен ресурс] // Организация на евреите в България «Ша-
лом». – 2017. – Режим за достъп до ресурси: https://www.facebook.com/ShalomBulgariaOrganization/?hc_ref=AR
SFkEKT2fyVQGrkIjWa4DH_5aIGctinI3s6P_vi9RaWXciWJHVzSj5ORzGExCGjGdY&pnref=story

12. Забравено свидетелство за антиемитизма в България[Електронний ресурс] // Портал Култура. – 2013. – 
Режим доступу до ресурсу: http://kultura.bg/web/забравено-свидетелство-за-антисемит/.


