
Zaporizhzhia Historical Review. 2022. Vol. 6(58)

309

УДК 94(437.3)«14/15»:2-854:272-732.2(456.31)	 DOI https://doi.org/10.26661/zhv-2022-7-59-???

БОРОТЬБА З СЕКТАНТСЬКИМ РУХОМ У ЧЕСЬКОМУ КОРОЛІВСТВІ 
КРІЗЬ ПРИЗМУ ПРИМИРЕННЯ З
РИМСЬКОЮ КУРІЄЮ (КІН. XV – ПЕРША ЧВЕРТЬ XVI СТ.)

Я. Я. Андрусяк
Вищий державний навчальний заклад «Ужгородський національний університет»
yaroslav.andrusyak@uzhnu.edu.ua
https://orcid.org/0000-0002-7021-3402

Ключові слова: секта, католики, чаш-
ники, утраквісти, «Община чеських 
братів», пікарти, суперечки, релігія, 
Владислав ІІ Ягеллон, Папа Римський.

Укладене Кутногірське релігійне перемир’я 1485 р. стосувалося лише 
католиків і чашників, щодо інших релігійних громад, то вони залишалися 
поза законом і мали статус сект в Чеському королівстві. На кінець XV ст. 
склалися передумови для поширення сектантського руху та боротьби з нею 
з боку католиків і чашників. Дане протистояння слід розглядати в контексті 
іншого питання, а саме примирення з Римською курією, тобто визнання 
Папою Римським утраквістичної церкви та компактатів. Лише поширення 
реформаційних ідей призвели до тимчасового відновлення дії компактатів 
та визнання (де факто) чашницької церкви.
На кінець XV ст. активно розгорнула свою діяльність «Община (громада) 
чеських братів», до лав якої почали вступати не лише селяни, але й шляхта. 
Після розколу братчиків виникли дві течії: Мала (консервативна) і Велика 
(прогресивна). Так звані «амосовці», залишались у меншості і проіснували 
аж до середини ХVI ст. Окрім них, діяла секта пікгартів, а на кінець XV ст., 
виникла нова секта, так звані Мікулашенці або Власеніцкі. За правління 
династії Ягеллонів становище сект погіршилося і вони існували напівле-
гально, зазнавали репресій, а їх чисельність зменшилася.

THE STRUGGLE WITH THE SECTARIAN MOVEMENT IN THE CZECH KINGDOM 
THROUGH THE PRISM OF RECONCILIATION WITH THE ROMAN CURIA
(THE END OF THE 15th– THE FIRST QUARTER OF THE 16th CENTURY)

Ya. Andrusyak
???

Key words: sects, Catholics, Calixtines, 
Utraquists, “The unity of Bohemia broth-
ers”, Picarts, disputes, religion, Vladislav 
II Jagiellon, Pope of Rome.

The concluded religious truce of Kutna Hora in 1485 concerned only Catholics 
and Calixtines, as for other religious communities, they remained outside 
the law and had the status of sects in the Czech kingdom. At the end of 
the 15th century prerequisites were created for the spread of the sectari-
an movement and the struggle against it by Catholics and Calixtines. This 
confrontation should be considered in the context of another issue, namely 
reconciliation with the Roman Curia, that is, the recognition by the Pope of 
the Utraquist Church and the compacts. Only the spread of reformation ideas 
led to the temporary restoration of the compacts and recognition (de facto) 
of the Utraquist Church.

Всесвітня історія 



Zaporizhzhia Historical Review. 2022. Vol. 6(58)                                                                            

310

Постановка проблеми. У середині ХV ст. в 
Чеському королівстві домінували дві релігійні 
течії: католики та утраквісти (чашники). Відміна 
у 1462 р. Папою Римським (Пій ІІ) дії Празьких 
компактатів призвела до нового протистояння 
між католиками і чашниками за правління династії 
Ягеллонів (1471-1526 рр). Ситуацію ускладнювала 
поява радикальної чашницької течії та поширення 
сектантського і реформаційного рухів.

Зауважимо, релігійні суперечки були тісно 
пов’язані з політичними проблемами і мали вплив 
на діяльність вищої шляхти та станово-представ-
ницьких органів влади. Як наслідок у 1485 р. було 
укладено Кутногірське релігійне перемир’я між 
католиками та чашниками строком на тридцять 
один рік. Відмітимо, що в 1512 р. його переза-
твердили на «вічні часи». Насправді угода діяла 
до 1567 р., коли компактати були зрушені Мак-
симіліаном ІІ Габсбургом та розпочалося фор-
мування Чеської конфесії (1575 р.). Релігійна 
угода стосувалася лише католиків і чашників, щодо 
інших релігійних громад, то вони залишалися поза 
законом і мали статус сект в Чеському королівстві1.

Аналіз джерел та публікацій за темою. У чесь-
кій історичній науці окремі аспекти питань окрес-
леної проблематики розглядаються в узагальню-
ючих працях: Ф. Палацького (Palacký), В. Томека 
(Tomek), Й. Мацека (Macek), В. Чехури (Čechura), 
Я. Голл (Goll), А. Р. Ржічара (Řičan), В. Махачкової 
(Macháčková) та інших.

Історії чеських земель за правління динас-
тії Ягеллонів (1471–1526) присвячений V том 
(16–18 розділи) праці Франтішка Палацького 
(1798–1876)2. Автор торкається окремих питань 
пов’язаних з суперечками між католиками та 
утраквістами. Зауважимо, що вся праця базу-

1 Aндрусяк Я. Я. Протистояння між католиками та утрак-
вістами у Чеському королівстві в період правління Владис-
лава ІІ Ягеллона (1471–1485 рр.) // Українці й народи Цен-
трально-Східної Європи: культура та історична спадщина. 
Збірник наукових праць на пошану Михайла Тиводара / 
Упоряд. І. Ліхтей. Ужгород : Карпати, 2015. С. 102.
2 Palacký F. Dějiny národu českého v Čechách a na Moravě. 
Praha : L. Mazáč, 1930. Dil V. 578 s.

At the end of the 15th century «The unity of Bohemia brothers» actively 
expanded its activities, and not only peasants, but also the nobility began to 
join its ranks. After the split of the brothers, two branches appeared: Small 
branch (conservative) and Big one (progressive). The so-called «Amosovtsi» 
remained in the minority and existed until the middle of the 16th century. 
In addition to them, the Pichart sect was active, and at the end of the 15th 
century, a new sect arose, the so-called Mikulashentsi or Vlasenitski. During 
the reign of the Jagiellonian dynasty, the situation of the sects got worse, 
they existed semi-legally, they were repressed and their number decreased.

ється на архівних документах. Викладені факти 
Ф. Палацький підтверджує цитатами з документів, 
листів, указів.

Ґрунтовний матеріал містить праця Вацла-
ва-Владивоя Томека (1818–1905). В 1868 р. пра-
ця вийшла російською мовою3. У розділі VI «Від 
коронації Сигізмунда до загибелі Людовіка при 
Могачі» автор торкається питань пов’язаних з цер-
ковно-релігійними відносинами.

Не менш вагомою є праця Й. Мацека «Віра і релі-
гія Ягеллонської доби»4. Автор розглядає релігійні, 
культурні та соціальні передумови функціонування 
двох релігійних течій (католиків й утраквістів). 
Релігійна історія в інтерпретації Й. Мацека пода-
ється в контексті політичних конфліктів, релігій-
ної літератури, університетських інтелектуальних 
дебатів, міжконфесійної толерантності.

Найсучаснішим дослідженням історії земель 
Чеської корони за правління династії Ягеллонів 
є монографія історика Ярослава Чехури5. Окремі 
аспекти релігійної проблематики учений розкри-
ває у підрозділі «Ягеллонці на чеському троні».

Я. Голл (1846–1929) – засновник позитивіст-
ського напрямку в чеській історіографії, досліджу-
вав політичну та релігійну історію Чехії ХІІІ–ХV ст., 
насамперед питання реформації та діяльність 
«Общини чеських братів». Найбільш вагомі його 
праці присвячені П. Хельчицькому6. Досліджуючи 
умови виникнення «Общини чеських братів», він 
наголошував на значенні їх діяльності в житті 
чеського суспільства ХV ст.

Історію «Громади чеських братів» продовжив 
розвивати у своїх дослідженнях Р. Ржічар7. Релі-

3 Томек В. Исторія Чешскаго королевства / В. Яковлев. 
СПБ : Издание книгопродавца С. В. Звонарева, 1868. 843 с.
4 Macek J. Víra a zbožnost jagellonského věku. Praha : Argo, 
2001. 488 s.
5 Čechura J. České země v  letech 1437–1526. Jagellonci na 
českém trůně 1471–1526. Praha: «Libri», 2012. Díl II. 423 s.
6 Goll J. Quellen und Untersuchungen zur Geschichte der 
böhmischen Brüder. Praha : Otto, 1882. 1/2. 156 s.
7 Řičan R. Dějiny Jednoty bratrské. Praha : Kalich, 1957. 
518 s.; Říčan R. Jednota bratrská // Sborník k pĕtistému výroc̆í 
zaloz̆ení. Praha : Kalich, 1956. S. 51–118.



Zaporizhzhia Historical Review. 2022. Vol. 6(58)

311

гійним відносинам у добу Ягеллонів присвячена 
стаття В. Махачкової8. Названі дослідники роз-
кривають основні аспекти формування релігійного 
життя в Чеському королівстві, аналізують такі 
питання, як суперництво між чашниками і католи-
ками за права і свободи віросповідання, причини, 
хід і наслідки Кутногірського релігійного миру 
1485 р., поширення реформаційних ідей тощо.

Відомим очільникам релігійних громад і сект 
присвячені студії А. Молнара9 та З. Соушека10.

В славістиці окремі факти релігійно-церков-
них відносин за доби правління династії Ягеллонів 
містять праці російських і радянських дослідників: 
«Історія Чехії» під редакцією В. Пічети11, «Історія 
Чехословаччини»12, монографія Л. Лаптєвої13 та інші.

Щодо української історичної науки, то мало 
уваги приділено даній проблемі. Відзначимо статті 
Т. І. Волошин14 присвячені особливостям розвитку 
реформаційних течій та проникненню реформа-
ційних ідей М. Лютера на землі Чеської корони. 
Таким чином, комплексні дослідження з окрес-
леної нами проблеми в українській історіографії 
відсутні. Саме тому, метою нашої наукової студії є 
спроба висвітлити боротьбу з сектантським рухом 
у Чеському королівстві крізь призму примирення 
з Римською курією.

Джерельною основою для написання статті 
послужили документи релігійного характеру, опу-
бліковані у збірниках «Архів Чеський» (Archiv 
Český) та «Акти чеських братів» (Akty Jednoty 
bratrské).

У ІV і V томах «Архіву Чеського», виданих у 
1846 та 1862 рр., вміщено розділи «Акти і рішення 

8 Macháčková V. Církevní správa v době jagellonské (na 
základě administrátorských akt) // Folia Historica Bohemica 9. 
Praha, 1985. S. 235–290.
9 Molnár A. Bratr Lukáš bohoslovec Jednoty. Praha : HČSEFB, 
1948. 157 s.
10 Soušek Z. Mikuláš z Vlásenice // Vlastivědný sborník 
Pelhřimovska. Pelhřimov : Okresní muzeum Pelhřimo, 1997. 
Č. 8. S. 66–76.
11 История Чехии / Под ред. В. И. Пичета. М. : Госполитиз-
дат, 1947. 260 с.
12 История Чехословакии : В 3 т. / Под ред. Г. Э. Санчука, 
П. Н. Третьякова. М. : Наука, 1956. Т. І. 415 с.
13 Лаптева Л. П. История Чехии периода феодализма (X – 
середина XVII ст.). Учебное пособие. М. : Изд-во МГУ, 
1993. 159 с.
14 Волошин Т. Особливості розвитку реформаційних течій 
в землях Корони чеської на початку ХVІ ст. // Історичний 
архів : наукові студії / Чорноморський держ. ун-т ім. Пе-
тра Могили, Ін-т Української археог. та джерелознавства 
ім. М. С. Грушевського Нац. акад. наук України. Миколаїв: 
[б. в.], 2011. Вип. 7. С. 20–23.; Волошин Т. Проникнення 
реформаційних ідей Мартина Лютера на землі Чеської ко-
рони // Науковий вісник Ужгородського університету. Се-
рія : Історія. Ужгород : Говерла, 2010. Вип. 24. С. 134–138.

з’їздів у Чеському королівстві». Тут знаходимо 
рішення Кутногірського з’їзду щодо свободи віро-
сповідання та примирення католиків і чашників15.

Розробкою питання історії «Общини чеських 
братів» займався Ярослав Бідло (1868–1937), який 
опублікував архівні документи організації під наз-
вою «Акти чеських братів». Збірник містить чотири 
окремі томи, видані протягом 1900–1930 рр.16.

Допоміжний матеріал міститься у «Хрестоматії 
з історії західних і південних слов’ян (Давня доба, 
Середньовіччя)» виданій під редакцією В. Яровово 
у 2011 р. Тут відзначимо працю Петра Хельчицько-
го «Невід віри (бл. 1440)»17.

Виклад основного матеріалу. Поняття секта 
(від лат. secta – «партія, школа, фракція» чи від 
лат. secare – «відсікати» або від лат. sequor – слі-
дую) використовується для позначення релігій-
ної, політичної, філософської чи іншої групи, що 
відокремилася від основного напряму, протистоїть 
йому та має свого засновника і особливе вчення. 
Слово «секта» спочатку не мало ніякого негативно-
го сенсу. Це був спосіб мислення, життя, а в більш 
конкретному сенсі під ним розуміли організацій-
ну структуру, до якої належала людина. Кожна з 
цих етимології по-своєму розкриває сенс поняття 
сектантства18.

Після Кутногірського релігійного миру ситу-
ація між католиками і чашниками покращила-
ся19. Протягом 1485–1490 рр. значних релігійних 
протистоянь не спостерігалося20. Першочерго-
вим постало питання примирення Римської курії 

15 Zápis Kutnohorského sněmu o pokoji a swobodě náboženství, 
též o zřízení a zasedání zemského soudu a jiných nařízeních. 
Na Horách Kutných, 13 – 20. Mart. 1485  / F.  Palacký (ed.) 
Akta werejna i snémowní w Čechach, 1485  // AČ 5. Praha, 
1862. S. 418.; Zápis sněmu Kutnohorského o pokoji a 
swobodě náboženstwí w Čechách. Na Hoře Kutné, 1485, 15. 
Mart. (z rkp. Talmb. F. 299) / F.Palacký (ed.) Akta weřejná i 
snémowní w králowstwí Českém, r. 1479 // AČ 4. Praha, 1846. 
S. 512–516.
16 Akty Jednoty bratrské / J. Bidlo. Brno : Historické komise pri 
Matici moravské, 1915. Svazek 1. 704 s.
17 Петро Хельчицький. Невід віри (бл. 1440) // Хресто-
матія з історії західних і південних слов’ян (Давня доба, 
Середньовіччя) / За ред. В. І. Ярового. К. : Либідь, 2011. 
С. 316–318.
18 Дворкин А. Л. Сектоведение. Тоталитарные секты. Опыт 
систематического исследования.  М.: Христианская би-
блиотека, 2007. С. 21.
19 Zápis Kutnohorského sněmu o pokoji a swobodě náboženství, 
též o zřízení a zasedání zemského soudu a jiných nařízeních. 
Na Horách Kutných, 13 – 20. Mart. 1485  / F.  Palacký (ed.) 
Akta werejna i snémowní w Čechach, 1485  // AČ 5. Praha, 
1862. S. 418.; Zápis sněmu Kutnohorského o pokoji a swobodě 
náboženstwí w Čechách. Na Hoře Kutné, 1485, 15. Mart. (z rkp. 
Talmb. F. 299) / F. Palacký (ed.) Akta weřejná i snémowní w 
králowstwí Českém, r. 1479 // AČ 4. Praha, 1846. S. 512–516.
20 Томек В. Исторія Чешскаго королевства. С. 574.



Zaporizhzhia Historical Review. 2022. Vol. 6(58)                                                                            

312

та утраквістів (визнання ними Папи Римського). 
Празькі помірковані чашники були готові піти на 
примирення з Папою Римським. Празький канцлер 
М. Прокоп, священики М. Їра з Темна і М. Якуб, були 
готові співпрацювати з Папою Олександром VI 
(1492–1503)21. Документом від 8 березня 1493 р. 
ради Старої і Нової Праги підтвердили це рішення. 
Папа Олександр VI листом від 12 травня 1493 р. 
відповів, що не проти їх прийняти22.

Наскільки ця справа цікавила вищі кола чесь-
кого суспільства, висвітлює листування Яна Філіп-
ця з паном Вілемом із Пернштейна від 22 верес-
ня 1493 р.: «Писав два тижні тому на прохання 
нашого старшого, щоб дізнатися, про що йдеться 
у справі між святим Отцем і Чехією стосовно віро-
сповідання. Просив і прошу: дай відповідь мені в 
Брно на день Святого Лукаша (18 жовтня 1493 р.), 
можливо, він має за мету отримати з цього виго-
ду. Мені здається, його воля має три хвости; маю 
сумніви, що ця справа буде доведена до логічного 
завершення»23.

Не менш цікавими є думки пана Богуслава з 
Лобковіц і Гасіштейна, який писав про цю справу 
із Блшанів 10 жовтня 1493 р. Янові з Домаславє 
(урядовцю). Основна його думка полягала в тому, 
що повернення до єдиної віри посилить позиції 
Чеського королівства. Коли Ян Домаслав написав 
про ці думки своєму приятелю пану Вікторинові 
Корнелієві з Вшегрд (1460–1520) – топографу 
Чеського королівства, то він відстоював іншу пози-
цію, а саме: не об’єднуватися з Папою Римським. 
Отже, позиції вищих кіл чеського суспільства є 
свідчення того, що не всім була до вподоби чаш-
ницька церква.

Із метою обговорення вище згаданого питан-
ня Владислав ІІ призначив на 20 лютого 1494 р. 
з’їзд у Празі. Станам він зазначив: «Будуть роз-
глянуті питання щодо потреб Чеського коро-
лівства та питання щодо об’єднання з Папою 
Римським»24. Противники католицької церкви 
погоджувалися вести переговори лише на основі 
компактатів25.

На з’їзді було вирішено вислати легата до Папи 
Римського для узгодження питання щодо компак-
татів. Папа висловив невдоволення, оцінив такі 
дії проявом чашництва, домовитися не вдалося. 

21 Керецман Н. Середньовічна церква в іменах, термінах і 
назвах : Глосарій. Ужгород : «Говерла», 2015. С. 188.
22 Palacký F. Dějiny národu českého v Čechách a na Moravě. 
S. 211–212.
23 Там само. S. 212.
24 Palacký F. Dějiny národu českého v Čechách a na Moravě. 
S. 215.
25 Там само. S. 216–217.

Це призвело до конфлікту між католиками і ради-
кальними чашниками26.

У 1496 р. через розбіжності в релігійних погля-
дах (щодо причастя дітей і проведення служб чесь-
кою мовою) відбулися сутички у Празі. Пізніше у 
1498 р. подібний конфлікт призвів до страти в Пра-
зі бурггомістра Яна Каменіка, який проповідував 
ідеї ржеголніків (řeholník – людина (монах), яка 
прагне до безперервного служіння Богу). Цьому 
посприяв і той факт, що ще у 1497 р. подав у від-
ставку Вацлав Коранда, і на місце адміністратора 
чашників король Владислав ІІ призначив магістра 
Якуба Голуба із Стржібла – представника помірко-
ваної течії. Після його смерті у 1499 р. було при-
значено магістра Павла із Жатця (1450–1417) – 
противника поміркованої течії. Таким чином, між 
радикальною і поміркованою чашницькими течія-
ми точилася боротьба за владу27.

На з’їзді, що відбувався у лютому 1502 р., було 
порушено релігійне питання про суперечності 
між Папою та чашниками. Папа Олександр VI від 
4 лютого 1500 р. призначив цензором книг, що 
друкувалися в Чехії, домініканця Їндржіха Інсті-
торіса. Чашницькі книги не допускалися до друку і 
часто спалювалися. Цензор перебував в Оломоуці 
протягом 1501–1502 рр., де видавав книги на поле-
мічну тематику. За таких обставин чашники нама-
галися відновити переговори з Папою. Обгово-
рення питання про примирення чашників з Папою 
відбулося на з’їзді 5 березня та 5 червня 1503 р. 
Результати цих переговорів нажаль невідомі.

Важливою подією церковних відносин у Чехії 
став приїзд єпископа Сідонського (Сайда) – Філіпа 
де Нова Вілла (?–1507). Він, як і його попередник 
Августин Луціан, розумів проблеми чеської церкви 
і хотів розширити її самостійність та дозволити 
обирати єпископів. Довідавшись про ці наміри, 
Папа Юліус ІІ (1503–1513) намагався завадити, 
однак Філіп де Нова Вілла успішно добрався до 
м. Табор, звідки 28 травня 1503 р. був запроше-
ний до Праги28. Саме прибуття в Чехію єпископа 
Філіпа Сідонського викликало нові конфлікти. За 
сприяння Альбрехта із Коловрат професор теології 

26 Macháčková V. Církevní správa v době jagellonské (na 
základě administrátorských akt). S. 245–249.
27 Čornej P., Bartlová М. Velké dějiny zemí Koruny České 
(1437–1526). Praha-Litomyšl : Paseka, 2007. Svazek VI. 
S. 550–551; Hrejsa F. Dějiny křesťanství v Československu IV. 
Za krále Vladislava a Ludvíka. Před světovou reformací a za 
reformace. Praha : HČEFB, 1948. S. 93–100; Macek J. Víra 
a zbožnost jagellonského věku. Praha : Argo, 2001. S. 40–51;
28 Čornej P., Bartlová М. Velké dějiny zemí Koruny České 
(1437–1526). S. 552; Denis A. Konec samostatnosti České. 
Praha : Šolc a Šimáček, 1932. Díl I. S. 200–205.



Zaporizhzhia Historical Review. 2022. Vol. 6(58)

313

М. Мартін із Початек у липні 1504 р. вмовив коро-
ля Владислава ІІ визнати єпископа за «єпископа 
чеського» (єпископа чашників). Опозицію проти 
єпископа склали адміністратор М. Павел із Жатця 
та Ян Пашек. Пражани вимагали, щоб з 1505 р. 
були вибрані нові ради та перенесено консисторію 
з єпископської резиденції у Карлів університет. 
Таємно була взята єпископська печать. За таких 
обставин єпископ відмовився засідати в духовному 
суді, а священики відмовилися проводити служби 
(три дні у Празі не поводилися служби). Після того, 
як на ратуші зібралися магістри Павел із Жатце, 
Вацлав Коранда, Вацлав із Пасова і висунули обви-
нувачення єпископу про недотримання обов’язків, 
19 червня 1506 р. єпископ Філіп залишив Прагу. За 
таких обставин М. Мартін змушений відмовитися 
від Тінського приходу і був запрошений очолити 
Святостепанську парафію в Новому Місті29.

Протягом 1511 р. у Чеському королівстві від-
новилися релігійні протистояння. Зауважимо, що 
більшість урядовців були католиками і завжди 
виявляли неприязнь до чашників та пікартів. Вла-
дислав ІІ і надалі шукав можливості повернути 
Чехію під владу Папи Римського. Після Аугустина 
Луціана та Філіпа де Нова Вілла чашники потребу-
вали нового архієпископа. Не вистачало і священи-
ків. Приходи і церкви були без наставників. Один 
священик мав служити у 5–6 церквах. Логічно, що 
залучалися католицькі священики. Це викликало 
невдоволення з боку чашників. Ще за перебування 
Владислава ІІ в Чехії 22 листопада 1509 р. чаш-
ники висунули вимоги (представлені ще у березні 
1502 р.), а саме: 1) щоб чашників було визнано 
Папою згідно із компактатами; 2) щоб церкву у 
Чехії очолювали Празький архієпископ, єпископи 
Оломоуцький та Літомельзький; 3) щоб архієпис-
копа і єпископів обирали згідно зі стародавнім 
звичаєм Чехії та Моравії; 4) якщо дані вимоги Папа 
підтвердить, то чашники визнають його владу; 
5) чашники готові внести зміни до компактатів; 
6) чашники просять легата передати ці вимоги 
Папі; 7) щоб суперечливі питання вирішувалися 
в судах за умови рівної кількості представників 
вищого і міського станів30.

Отже, питання примирення з Папою так і не 
було вирішене. Посада Празького архієпископа 
залишалася вакантною протягом 1421–1561 р. 
Єдине позитивне рішення, яке вдалося досягти, 

29 Hrejsa F. Dějiny křesťanství v Československu IV. Za krále 
Vladislava a Ludvíka. Před světovou reformací a za reformace. 
S. 163–166, 168–179.
30 Palacký F. Dějiny národu českého v Čechách a na Moravě. 
S. 284.

було переукладення релігійної угоди (1485), що 
призвело до тимчасового заспокоєння ворожих 
сторін.

Неузгоджені дії католиків та чашників при-
звели до активізації сектантського рух на чесь-
ких землях. Наприкінці XV ст. активно розгорнула 
свою діяльність «Община (громада) чеських бра-
тів», до лав якої почали вступати не лише селяни, 
але й шляхта (були досить популярні в Силезії). 
З огляду католицької церкви «Община чеських 
братів» була єретичною сектою. Станом на 1480 р. 
їх чисельність була близько 2 тис. чол., очолював 
єпископ Матєй із Кунвалду. Осередками братства 
були міста Ріхнов над Кнєжноу, Ленешіці у Лоуні, 
Млада Болеслав, Брандісе над Орліці та у Літоміш-
лі, Граніце і Пржеров. Відомими членами були опат 
монастиря на Слованех – Ондрей, Ян Таборський, 
бакалавр Прокоп Рішавій із Їндржіхова Градця та 
інші31.

Духовним та ідейним наставником «Общи-
на чеських братів» був Петро Хельчицький 
(1390–1460) – письменник, мислитель, ідеолог 
поміркованих таборитів. Його твір «Невід віри» 
показує, яким мало б бути суспільство за Божим 
задумом і чим воно стало внаслідок викривлення 
християнського вчення32. Основна ідея базува-
лася на Євангелії від Св. Матвія в розділі 5-ому, 
вченні Ісуса Христа. Ніхто з братів не мав права 
на шляхетне життя, бути на посаді судді, коншела, 
чиновника, відповідати добром на зло і т.д. Якщо 
хтось із панства хотів бути прийнятий у братство, 
мав відректися свого стану у суспільстві і т.д. Із 
1480 р. у братстві стався розкол, почалися супе-
речки, і виникли нові напрямки і рухи. У 1485 р. 
кравець Ржіга з Вотіц трактував вчення братства 
по-своєму. Але все-таки очільником нового руху 
став брат Ян Кленовскій, який був колись при-
ятелем єпископа Яна Філіпця. Помер 9 листопада 
1498 р. Виникло питання, чи залишатися братству 
замкненим монастирським осередком, чи змінити 
свій статут. «Община чеських братів» була замкну-
тою структурою. Їх ідеологією була відмова від 
всього світського, особливо від влади. Відповід-
но їх популярність була низькою. Це призвело 
до суперечки серед провідних діячів братства в 
1490 р. На з’їзді в 1491 р. у Брандісе над Орлі-
це всіх передових представників братства було 

31 Čornej P., Bartlová М. Velké dějiny zemí Koruny České 
(1437–1526). S. 553–554.
32 Петро Хельчицький. Невід віри (бл. 1440) // Хресто-
матія з історії західних і південних слов’ян (Давня доба, 
Середньовіччя) / За ред. В. І. Ярового. К. : Либідь, 2011. 
С. 316–317.



Zaporizhzhia Historical Review. 2022. Vol. 6(58)                                                                            

314

ухвалено рішення за пропозицією брата Прокопа. 
Суть полягала в наступному: «Якщо за наказом від 
влади когось із братів буде призначено на якусь 
посаду, чиновника, коншела або щоб йшов вою-
вати, нехай йому це буде дозволено»33. Декотрі 
виступили проти. Але Амос із Воднянек та Якуб із 
Штєклі, прогресивні братчики, зумівши переконати 
впливових членів братства, а саме: єпископа Матея 
в Ріхновє, Міхала з Жанберка, Яна Хелгіцкего. Єпи-
скоп Матей, занепокоєний суперечками, дав згоду 
на з’їзд у 1494 р. в Ріхновє над Кнєжноу. На ньому 
було підтверджено промову в Брандісе, а також 
проголошено ідеї основоположника Ржегора. Цим 
декретом «Община чеських братів» розкололася 
на дві течії братського руху: Малу (консерватив-
ну) і Велику (прогресивну). Надалі Мала сторона 
перетворилася на декілька дрібних сект, а Велика 
поповнилася новими членами. Станом на 1500 р. 
вона вже нараховувала до 5 тис. членів. Протягом 
1495 р. у «Общині чеських братів» помітилася 
криза. Прихильники Амоса, так звані «амосовці», 
залишались у меншості і проіснували аж до сере-
дини ХVI ст.34.

Діяльність «Общини чеських братів» занепокої-
ла чашників та католиків, які не бажали посилення 
їх впливу на народні маси. Гнів, який тримали като-
лики на чашників, вилився на так званих «пікартів 
чи пікгартів». Папа Пій ІІ доводив їх походження з 
території Пікардії (північна Франція). Інші джере-
ла виводять їх від вальденсів (вчення Пєра Валь-
дао). Іншу теорію пропонує Йосип Добровський, а 
саме походження пікгартів від жіночої громади – 
бегінки чи бегарди. Зауважимо, що за період прав-
ління в Чехії династії Ягеллонів братчиків часто 
називають – пікгартами і відносять до крайнього 
лівого крила таборитів у період гуситського руху. 
Римська курія відносила їх до неоадамітської сек-
ти (поширилися з Голландії). Ідеологія пікгартів 
являла собою релігійну доктрину хіліазм (від грец. 
«тисяча» або міленаризм (від лат. Mille) – релі-
гійне вчення про  друге пришестя Христа та Його 
тисячолітнє земне царство, що має настати перед 
кінцем світу. Вони заперечували впровадження 
нововведень не лише у церковному житті, але й у 
політичному)35.

33 Palacký F. Dějiny národu českého v Čechách a na Moravě. 
S. 234.
34 Akty Jednoty bratrské / J. Bidlo. Brno : Historické komise pri 
Matici moravské, 1915. Svazek 1. S. 115–118; Čornej P. Dějiny 
zemi koruny české І. Od příchodu Slovanů do roku 1740  / 
P. Čornej, I. Čornejová, І. Rada, V. Vaníček. Praha : Paseka, 
1993. S. 192–193; Čechura J. České země v letech 1437–1526. 
Jagellonci na českém trůně 1471–1526. S. 345–348. 
35 Soušek Z. Mikuláš z Vlásenice // Vlastivědný sborník 

Окрім них, на кінець XV ст., виникла нова секта, 
так звані Мікулашенці або Власеніцкі, на зразок 
Монтаністів та пізніше Квакерів. Їх засновником 
і головою був Микола (Мікулаш) з Власеніц при 
Пелгржимові, селянин (1421–1495 р.). Його послі-
довники відкинули священство і Біблію і пропові-
дували апокаліптично-містичні вчення. Відмітимо, 
що в Празі ця секта не отримала поширення, але 
існувала протягом XVI ст.

Вони заперечували впровадження нововведень 
не лише у церковному житті, але й у політичному. 
Постало питання про викорінення всіх сектантів 
із Чехії і подано цю пропозицію королю. За таких 
обставин Владислава ІІ 5 липня 1503 р. видав 
королівський указ про переслідування всіх сект у 
Богемії та Моравії36.

«Община чеських братів» знайшла прихильни-
ків серед чеської шляхти. Їх підтримали Йоганка 
з Крайку, Йоганка з Лібіц, Кресценціє Змрзлікова 
з Свойшіна, Марта з Босковіц, пани з граду Орлі-
ків над Влтавою. Натомість земські урядовці, 
такі, як Альбрехт із Лесковце, йому належало 
відомство королівськими містами, хоча і вважав-
ся чашником, але почав виконувати наказ щодо 
королівських мандатів. Міністр фінансів Богуш 
Костка з Поступіц хоч сам був пікартистом, але 
підписався вести боротьбу проти них. Микола 
Трчка молодший із Ліхтенбурка, один з очіль-
ників чашників, більше, ніж католики, виступав 
проти пікартів. Щодо пражан, то переговори про 
питання репресій проти пікартів проходили в 
дискусії. Як консисторія чашників, так і громада 
міста Праги просили короля, щоб він зменшив 
кількість пікартів в уряді і ввів проти них певні 
заходи. Королем було видано декілька декретів, 
але вони повністю не задовольнили пражан37. У  
такій складній ситуації «Община чеських братів» 
прибули до короля просити підтримки та віддали 
йому трактат про віру чеською та латинською 
мовами. Владислав ІІ відхилив їх пропозиції38. 
Можемо вважати, що для більшості заможних осіб 
бажання влади і посади стояло вище особистих 
релігійних переконань.

Релігійний рух проти пікартів, що розпочався 
ще в 1503 р., поширився і на Моравію. Тут у 1504 р. 

Pelhřimovska. Pelhřimov : Okresní muzeum Pelhřimo, 1997. 
Č. 8. S. 67–74.
36 Čornej P., Bartlová М. Velké dějiny zemí Koruny České 
(1437–1526). S. 556.
37 Čornej P., Bartlová М. Velké dějiny zemí Koruny České 
(1437–1526). S. 557; Molnár A. Bratr Lukáš bohoslovec 
Jednoty. Praha : HČSEFB, 1948. S. 67–71.
38 Palacký F. Dějiny národu českého v Čechách a na Moravě. 
S. 299.



Zaporizhzhia Historical Review. 2022. Vol. 6(58)

315

було видано королівську постанову, за якою всі 
мали перейти на католицьку віру39. Задля нормалі-
зації релігійної ситуації король змінив ставлення і 
до пікартів, яким хоч і було заборонено проповіду-
вати свою віру, але й заборонено переслідування 
пікартів. Це рішення мало призупинити суперечки 
і примирити сторони. Однак, свідченням нового 
тиску на пікартистів є видання канцлером Аль-
брехтом із Коловрат декрету, що обмежував діяль-
ність «Общини чеських братів». Згідно із декретом 
усі члени братства мали прибути у Прагу 27 грудня 
1507 р. (в іншому випадку їм погрожували вигнан-
ням із Чехії). Це викликало протест шляхти, яка 
не бажала втрачати робочу силу на своїх землях 
(більшість осередків братства знаходилися під 
владою шляхти і панів). Всі ці факти свідчать про 
значні утиски пікартів і намагання їх викорінити 
з Чеського королівства40.

У липні 1508 р. відбувся Земський з’їзд і при-
йнято рішення узаконити Святоякубський ман-
дат, який заборонив діяльність «Общини чеських 
братів» та вимагав переходу членів братства до 
католицької чи чашницької церков. Католики 
вимагали за невиконання наказу короля прийняти 
санкції проти братства41. Рішення щодо заборони 
діяльності «Общини чеських братів» було пере-
затверджене у 1510 р. і формально діяло аж до 
1575 р. Відзначимо, що все-таки вдалося відмі-
нити смертну кару через повішення для пікар-
тистів, але тиск на них не зменшився, гоніння і 
репресії продовжилися вже за правління династії 
Габсбургів42.

За таких обставин уже з середини XV ст. на 
територію Верхньої Угорщини проникає гусизм. 
Гуситський рух в Угорщині був представлений 

39 Denis A. Konec samostatnosti České. S. 254.
40 Čornej P., Bartlová М. Velké dějiny zemí Koruny České 
(1437–1526). S. 556.
41 Denis A. Konec samostatnosti České. S. 255; Kvirenc  J., 
Kunstová E. České dějiny do roku 1914. Historie v 
dokumentech. S. 91.
42 Muller T., Bartoš F. Dějiny Jednoty bratrské. Praha : Jednota 
bratrská, 1923. S. 91-95; Řičan R. Dějiny Jednoty bratrské. 
S.  58–67; Říčan R.  Jednota bratrská // Sborník k pĕtistému 
výroc̆í zaloz̆ení. S. 51–118. 

«Общиною чеських братів». Матяш Корвін виступав 
проти гусизму. Гоніння зазнала «Община чеських 
братів». Її прихильників виганяли з маєтків і від-
бивали бажання у населення вступати в «Общину 
чеських братів». Після того, як у 1480 р. в Угорщині 
і Трансільванії починаються гоніння на членів 
братства, останні емігрували через Молдавію на 
Поділля. Велика громада «Общини чеських братів» 
у 1490–1500-х рр. осіла в м. Смотричі (за 30 км від 
Кам’янця-Подільського)43.

Висновки. Отже, Кутногірський релігійний мир 
став підсумком гуситської революції. Вдалося 
примирити католиків із чашниками і офіційно 
визнати діяльність утраквістичної церкви у чесь-
кому суспільстві. Також вдалося досягти визнання 
утраквістичної церкви Папою Римським. Однак, 
проблемою залишалася діяльність сект. Окремі 
чеські представники могли належати до різних 
релігійних течій, але могли бути в одному політич-
ному угрупуванні й навпаки. Для більшості замож-
них осіб бажання влади стояло вище особистих 
релігійних переконань.

Становище «Общини чеських братів», їх течій 
«амосовців», «ржеголіків», «пікгартів», «мікула-
шенців» та інших за правління династії Ягелло-
нів погіршилося і вони існували напівлегально, 
зазнавши репресій їх чисельність зменшилася, а 
служби проводилися таємно.

З проникненням на чеські землі реформаційних 
ідей ще більше ускладнили релігійну ситуацію. 
Зауважимо, що далеко не кожний, хто в Чесько-
му королівстві симпатизував ідеям лютеранства, 
насправді був лютераном, більшість відстоювала 
принципи радикального чашництва. З приходом 
до влади династії Габсбургів розпочалася контрре-
формація і питання сектантського руху залишалося 
відкрити. Усі ці проблеми ускладнювали церков-
но-релігійні відносини в Чеському королівстві й 
в наступні періоди.

43 Богемские братья // Энциклопедический словарь Брокга-
уза и Ефрона / И.  Е. Андреевскаго, К.  К. Арсеньева, 
О. О. Петрушевскаго. СПб., 1890–1907. В 86 томах. Т. 4. 
С. 165–166.

References
Andrusjak Ja. Ja. (2015) Protystojannja mizh katolykamy ta utrakvistamy u Chesjkomu korolivstvi v period pravlin-

nja Vladyslava II Jaghellona (1471–1485 rr.) // Ukrajinci j narody Centraljno-Skhidnoji Jevropy: kuljtura ta istorychna 
spadshhyna. Zbirnyk naukovykh pracj na poshanu Mykhajla Tyvodara / Uporjad. I. Likhtej. Uzhghorod : Karpaty. 
S. 102–118. [in Ukrainian].

Bidlo J. (1915) Akty Jednoty bratrské / Brno : Historické komise pri Matici moravské. Svazek 1. 704 s. [in Czech].
Boghemskye bratjja (1890–1907) // Эncyklopedycheskyj slovarj Brokghauza y Efrona / Pod. red. Y. E. Andreevsk-

ogho, K. K. Arsenj’eva, O. O. Petrushevskogho. SPb. V 86 tomakh. T. 4. 165–166. [in Russian].



Zaporizhzhia Historical Review. 2022. Vol. 6(58)                                                                            

316

Čechura J. (2012) České země v letech 1437–1526. Jagellonci na českém trůně 1471–1526. Praha: «Libri». Díl II. 
423 s. [in Czech].

Čornej P. (1993) Dějiny zemi koruny české І. Od příchodu Slovanů do roku 1740. Praha : Paseka. 316 s. [in Czech].
Čornej P., Bartlová М. (2007) Velké dějiny zemí Koruny České (1437–1526). Praha-Litomyšl : Paseka. Svazek VI. 

839 s. [in Czech].
Denis A. (1932) Konec samostatnosti České. Praha : Šolc a Šimáček. Díl I. 301 s. [in Czech].
Dvorkyn A. L. (2007) Sektovedenye. Totalytarnыe sektы. Opыt systematycheskogho yssledovanyja. M.: Khrysty-

anskaja byblyoteka. 816 s. [in Russian].
Goll J. (1882) Quellen und Untersuchungen zur Geschichte der böhmischen Brüder. Praha : Otto. 1/2. 156 s. [in 

German].
Hrejsa F. (1948) Dějiny křesťanství v Československu IV. Za krále Vladislava a Ludvíka. Před světovou reformací a 

za reformace. Praha : HČEFB. 368 s. [in Czech].
Kerecman N. (2015) Serednjovichna cerkva v imenakh, terminakh i nazvakh : Ghlosarij. Uzhghorod : «Ghoverla». 

302 s. [in Ukrainian].
Kvirenc J., Kunstová E. (2006) České dějiny do roku 1914. Historie v dokumentech. Liberec : Dialog. 208 s. [in 

Czech].
Lapteva L. P. (1993) Ystoryja Chekhyy peryoda feodalyzma (X – seredyna XVII st.). Uchebnoe posobye. M. : Yzd-

vo MGhU. 159 s. [in Russian].
Macek J. (2001) Jagellonský věk v českých zemích (1471–1526). Praha : Academia. – Díl 1/2. 561 s. [in Czech].
Macek J. (2001) Víra a zbožnost jagellonského věku. Praha : Argo. 488 s. [in Czech].
Macháčková V. (1985) Církevní správa v době jagellonské (na základě administrátorských akt) // Folia Historica 

Bohemica 9. Praha. S. 235–290. [in Czech].
Molnár A. (1948) Bratr Lukáš bohoslovec Jednoty. Praha : HČSEFB. 157 s. [in Czech].
Muller T., Bartoš F. (1923) Dějiny Jednoty bratrské. Praha : Jednota bratrská. 368 s. [in Czech].
Palacký F. (1930) Dějiny národu českého v Čechách a na Moravě. Praha : L. Mazáč. Dil V. 578 s. [in Czech].
Palacký F. (1862) Zápis Kutnohorského sněmu o pokoji a swobodě náboženství, též o zřízení a zasedání zemského 

soudu a jiných nařízeních. Na Horách Kutných, 13 – 20. Mart. 1485 / Akta werejna i snémowní w Čechach, 1485 // 
AČ 5. Praha. S. 418. [in Czech].

Palacký F. (1846) Zápis sněmu Kutnohorského o pokoji a swobodě náboženstwí w Čechách. Na Hoře Kutné, 1485, 
15. Mart. (z rkp. Talmb. F. 299) / Akta weřejná i snémowní w králowstwí Českém, r. 1479 // AČ 4. Praha. S. 512–516. 
[in Czech].

Petro Kheljchycjkyj. Nevid viry (bl. 1440). (2011) // Khrestomatija z istoriji zakhidnykh i pivdennykh slov’jan 
(Davnja doba, Serednjovichchja) / Za red. V. I. Jarovogho. K. : Lybidj. S. 316–318. [in Ukrainian].

Řičan R. (1957) Dějiny Jednoty bratrské. Praha : Kalich. 518 s. [in Czech].
Říčan R. (1956) Jednota bratrská // Sborník k pĕtistému výroc̆í zaloz̆ení. Praha : Kalich. S. 51–118. [in Czech].
Soušek Z. (1997) Mikuláš z Vlásenice // Vlastivědný sborník Pelhřimovska. Pelhřimov : Okresní muzeum Pelhřimo. 

Č. 8. S. 66–76. [in Czech].
Tomek V. (1868) Ystorija Cheshskagho korolevstva / V. Jakovlev. SPB : Yzdanye knyghoprodavca S. V. Zvonareva. 

843 s. [in Russian].
Voloshyn T. (2011) Osoblyvosti rozvytku reformacijnykh techij v zemljakh Korony chesjkoji na pochatku KhVI 

st. // Istorychnyj arkhiv : naukovi studiji / Chornomorsjkyj derzh. un-t im. Petra Moghyly, In-t Ukrajinsjkoji arkheogh. 
ta dzhereloznavstva im. M. S. Ghrushevsjkogho Nac. akad. nauk Ukrajiny. Mykolajiv: [b. v.]. Vyp. 7. S. 20–23. [in 
Ukrainian].

Voloshyn T. (2010) Pronyknennja reformacijnykh idej Martyna Ljutera na zemli Chesjkoji korony // Naukovyj 
visnyk Uzhghorodsjkogho universytetu. Serija : Istorija. Uzhghorod : Ghoverla. Vyp. 24. S. 134–138. [in Ukrainian].

Ystoryja Chekhyy (1947) / Pod. red. V.Y. Pycheta. M. : Ghospolytyzdat. 260 s. [in Russian].
Ystoryja Chekhoslovakyy : V 3 t. (1956) / Pod. red. Gh. Э. Sanchuka, P. N. Tretjjakova. M. : Nauka. T. I. 415 s. [in 

Russian].


