
Zaporizhzhia Historical Review. 2024. Vol. 9(61)

201

УДК 930(489):159.953.2]:341.485(=411.16) «1939/1945»	 DOI https://doi.org/10.26661/zhv-2024-9-61-20

КУЛЬТУРА ІСТОРИЧНОЇ ПАМ’ЯТІ ПРО ГОЛОКОСТ В ДАНІЇ: 
ІСТОРІОГРАФІЧНИЙ ОГЛЯД

Дар’я Пєстова
Запорізький національний університет
pestovadasha153@gmail.com
https://orcid.org/0009-0000-8561-7488

Ключові слова: культура історичної 
пам’яті, історіографія, національний 
наратив, колективна пам’ять, комемо-
рація, інтернаціоналізація пам’яті, іден-
тичність.

У статті здійснено аналіз стану наукової розробки проблеми формування 
культури пам’яті про Голокост у Данії. Використано методи історіографіч-
ного аналізу, порівняльно-історичний підхід і узагальнення, що дозволило 
виокремити напрями формування культури історичної пам’яті про Голокост 
у Данії. Показано трансформацію ідеї від післявоєнного «міфу нації-рятів-
ниці» до сучасних критичних моделей пам’яті про Голокост, зосереджених 
за змістом – на складних аспектах та міжнародному дискурсі, за формою – 
на освітніх та музейних практиках.

Key words: Сulture of historical mem-
ory, historiography, national narrative, 
collective memory, commemoration, in-
ternationalization of memory, identity.

The article analyzes the state of scientific research on the formation of Holo-
caust remembrance culture in Denmark. It uses methods of historiographical 
analysis, a comparative-historical approach, and generalization, which made it 
possible to identify trends in the formation of Holocaust remembrance culture 
in Denmark. It shows the transformation of the idea from the post-war «myth 
of the savior nation» to contemporary critical models of Holocaust memory, 
focused on content, complex aspects, and international discourse, and on 
education and museum practices.

The article explores the evolution of scientific and public discourse: from 
the silencing and dominance of the «savior nation» narrative after October 
1943 to modern approaches that emphasize critical analysis, the complexi-
ty of historical experiences, and moral responsibility. The works of leading 
researchers (J. Britt, K. Lammers, H. Berg, K. Kverndokk, etc.) who study the 
transformation of memory, the role of education, museum institutions and 
media in the formation of a collective vision of the past are considered. It 
is emphasized that in Danish society there is a process of deheroization and 
internationalization of memory, when the Holocaust goes beyond the bound-
aries of a national event and appears as a universal symbol of the fight against 
intolerance and genocide.
Special attention is paid to works that highlight the issues of the evacuation 
of Jews to Sweden, refugee policy in the 1930s, the experience of those de-
ported to Theresienstadt.
The conclusion is made that the culture of memory about the Holocaust is a 
multi-level phenomenon that combines historical, culturological and socio-po-
litical dimensions. Denmark’s experience has significant practical potential 
for Ukraine, where in times of war the issues of preserving historical truth, 
forming critical thinking, and consolidating society are particularly relevant.

THE CULTURE OF HISTORICAL MEMORY
OF THE HOLOCAUST IN DENMARK: A HISTORIOGRAPHICAL OVERVIEW

Daria Pestova
Zaporizhzhia National University



Zaporizhzhia Historical Review. 2024. Vol. 9(61)                                                                            

202

Постановка проблеми. Історична пам’ять 
є невід’ємною складовою формування нації, 
оскільки саме через збереження та інтерпрета-
цію минулого суспільство створює свою ідентич-
ність, визначає цінності та формує колективне 
самосприйняття. Особливо яскраво проявляються 
в історичній пам’яті ті моменти історії нації, які 
сповненні певного трагізму, викликів, адже вони 
демонструють, хто є ким, формують уявлення про 
моральні й культурні пріоритети, а також вплива-
ють на суспільну солідарність і відповідальність 
перед майбутніми поколіннями. В історії Європи 
ХХ ст. таким явищем став Голокост, що залишив 
глибокий слід у колективній пам’яті, стимулюючи 
розвиток культурних та освітніх практик, спря-
мованих на збереження пам’яті про трагедію та 
передачу її уроків наступним поколінням. Самі ці 
суспільні практики, наративи, через які спільнота 
осмислює, зберігає та передає своє уявлення про 
минуле, формують культуру історичної пам’яті.

Отже, під дефініцією «культура історичної 
пам’яті» ми розуміємо не саме минуле, а ставлення 
до нього. Вона показує, як минуле інтерпретуєть-
ся в сучасності, які події вважаються «своїми», а 
які «чужими». У контексті вищесказаного увагу 
привертає досвід Данії, яка під час нацистської 
окупації відзначилася порятунком значної частини 
єврейського населення, проте після війни націо-
нальна пам’ять про ці події довгий час перебува-
ла в стані замовчування або навіть заперечен-
ня Голокосту. Лише в кінці минулого століття у 
суспільстві почав формуватися критичний дискурс, 
який визнавав складність історичних фактів, їхній 
трагізм і моральну відповідальність, що зумовило 
поступове становлення культури історичної пам’яті 
про Голокост у Данії.

Сьогодні культура історичної пам’яті про Голо-
кост у Данії має особливу актуальність, оскільки 
вона поєднує історичне осмислення минулого з 
сучасними освітніми, культурними та суспільни-
ми практиками. Усвідомлення трагічних сторінок 
історії сприяє формуванню критичного мислення, 
розвитку толерантності та протидії антисемітизму 
й будь-яким проявам дискримінації.

Історіографічний доробок щодо даного питан-
ня має різноманітні напрацювання в сфері Голо-
косту чи формування історичної пам’яті, проте 
варто відзначити, що на сьогодні ця проблемати-
ка дослідження формування культури історичної 
пам’яті про Голокост змінюється, це значною мірою 
пов’язано з новим осмисленням питань Голокосту, 
зміною історичної політики європейських країн, у 
тому числі країн Північної Європи. Данський кон-

тек є відносно новим, адже дослідники або акцен-
тували свою увагу на таких країнах як Німеччина 
чи Польща, або дослідження данського питання 
відбувалося через призму міфологізації свідо-
мості (міф про «націю рятівницю»). Саме тому 
дана наукова розвідка присвячена формуванню 
комплексного уявлення щодо історичної пам’яті 
Данії про Голокост.

Мета статті полягає у здійсненні комплексного 
аналізу наукових досліджень, присвячених культу-
рі історичної пам’яті про Голокост у Данії, з’ясуван-
ні основних напрямів, інтерпретацій та підходів до 
осмислення цієї теми в науковому та публічному 
дискурсі.

Аналіз останніх досліджень та публікацій. 
Проблематика Голокосту у Данії є відносно новою 
темою у світовому науковому дискурсі, що обумов-
лено фактом порятунку єврейської спільноти та 
пануванням тези про відсутність Голокосту в Данії. 
Це відобразилося і на вивченні питання культури 
історичної пам’яті про Голокост у даній країні. 
Деякі аспекти питання розкривають Дж. Брітт1, 
К. Ламмерса2, Х. Б’єрг3, К. Кверндокк4, які заклали 
підвалини сучасного дискурсу пам’яті про Голокост 
у Данії. У центрі уваги опинилися питання тран-
сформації національної ідентичності, формування 
офіційної політики пам’яті, роль освітніх практик, 
а також співвідношення локальної та глобальної 
пам’яті. Водночас, спроб комплексного аналізу 
історіографічного доробку окресленої у темі про-
блеми наразі не здійснено.

В українському науковому дискурсі наразі не 
здійснювалося вивчення проблематики Голокосту 
в Данії та формування історичної пам’яті про ці 
події. Водночас, теоретичні напрацювання укра-
їнських науковців з культури історичної пам’яті 
допомагають у вивченні відповідного датсько-
го наративу. Зокрема, А. Подольський5 у своїх 
дослідженнях звертає увагу на взаємозв’язок між 

1 Holocaust i den danske erindring. En analyse af formidlingen 
og receptionen af Holocaust i Danmark / J. Britt. Vejleder : Karl 
Christian Lammers, 2005. 103 p.
2 Lammers K. Der Holocaust im kollektiven Gedächtnis in Skan-
dinavien. Dänemark und Schweden im Vergleich. Geschichts-
politik und collektives Gedächtnis. Erinnerungskulturen in The-
orie und Praxis. Göttingen : V&R unipress, 2009. P. 181–198.
3 Bjerg H. The Culture of Memory in the «Grandchildren Gen-
eration» in Denmark. Historicizing the Uses of the Past. 2011. 
Р. 241–255.
4 Kverndokk  K. Negotiating Holocaust memory in Schooltrip 
reports. Negotiating Pasts in the Nordic Countries: Interdisciplin-
ary Studies in History and Memory / by A. Eriksen, J. Sigurdsson. 
Lund : Nordic Academic Press, 2009. P. 263–288.
5 Подольський А. Пам’ять, яка вона? (Роздуми про культуру 
пам’яті в Україні на прикладі ставлення до історії Голокосту). 
Historians.in.ua. 2021. URL: https://surl.li/kxagqb.



Zaporizhzhia Historical Review. 2024. Vol. 9(61)

203

науковими дослідженнями та практиками вшану-
вання пам’яті, окреслено позитивні кроки у розвит-
ку міждисциплінарного підходу й виявлено брак 
системної політики держави у підтримці меморі-
альних програм. О. Педан-Слєпухою6 запропонова-
но практичні моделі освітніх заходів і маршрутів, 
спрямованих на формування у школярів емпатії, 
критичного мислення та усвідомлення людського 
виміру трагедії Голокосту через локальні істо-
рії. У монографії В. Гриневича та П.-Р. Магочія7 
розглянуто Бабин Яр як багатовимірний простір 
пам’яті – історичний, культурний і політичний – 
проаналізовано трансформацію його сприйняття в 
радянський, пострадянський та сучасний періоди, 
а також вплив комеморативних ініціатив і мис-
тецьких інтерпретацій на формування колективної 
пам’яті українського суспільства.

Виклад основного матеріалу.
Датський наратив про Голокост почав форму-

ватись відразу у 50-х рр. ХХ ст. та був пов’язаний, 
у першу чергу, з подіями жовтня 1943 р., коли 
було врятовано більшість євреїв Данії. Ця подія 
стала основою міфу про «націю рятівників», який 
тривалий час домінував у суспільній пам’яті. Однак 
вже в 70-х роках науковці почали звертати увагу 
на складні та суперечливі сторони цього досвіду: 
співпрацю частини данського суспільства з окупан-
тами, антисемітські настрої, депортацію євреїв до 
Терезієнштадта. Сучасні дослідження акцентують 
на плюралізмі пам’яті, відкритості до нових голосів 
і критичному переосмисленні національних міфів. 
Особливе значення має роль освіти та музейних 
інституцій у формуванні пам’яті, а також міжна-
родний вимір комеморативних практик.

У межах історіографічного огляду доцільно 
виокремити три групи праць:

1) Теоретичні студії з проблем історичної пам’я-
ті в європейській гуманітаристиці.

2) Дослідження подій Голокосту в Данії.
3) Праці, присвячені аналізу культури історич-

ної пам’яті про Голокост у сучасній Данії.
Отже звернемо нашу увагу на кожен блок окре-

мо. До першого блоку ми можемо віднести пра-
ці, які присвячені питанням культури історичної 
пам’яті в європейській історіографії.

Якщо говорити власне про саме поняття «куль-
тура історичної пам’яті», то воно було введено у 

6 Дорогами пам’яті: як організувати меморіальні візити до 
місць масових поховань (з досвіду проєкту «Захистимо 
пам’ять») / Упоряд. О. Л. Педан-Слєпухіна. Київ : Українсь
кий центр вивчення історії Голокосту, 2020. 128 с.
7 Гриневич В., Магочій П.-Р. Бабин Яр. Історія і пам’ять. Київ : 
Дух і літера, 2016. 352 с.

науковий вжиток відносно недавно, у середині 
80-х рр. ХХ ст. французьким істориком П. Нора8, 
який, ініціюючи вивчення «місць пам’яті», виді-
лив три форми колективної пам’яті – матеріальну, 
функціональну та символічну, що різнилися за 
типом об’єктів, у яких вона втілювалася. Матері-
альна форма охоплювала спеціально створені для 
збереження пам’яті об’єкти (пам’ятники, мемо-
ріали), функціональна – предмети чи практики, 
що опосередковано підтримували пам’ять (назви 
вулиць, зображення на банкнотах тощо), а симво-
лічна – місця та об’єкти, які з часом ставали істо-
ричними свідками й національними символами. 
Слідом за П. Нора, в інших європейських країнах 
подібні дослідження були ініціювали М. Існенгі, 
Е. Франсуа, Х. Шульц9.

Водночас, теорію історичної пам’яті найбільш 
повно розкрив у своїх дослідженнях Дж. Ассман10. 
У дослідженнях науковця запропоноване одне з 
найвпливовіших теоретичних розрізнень сучасної 
пам’яттєвої теорії – між пам’яттю комунікативною 
та культурною. Автор доводить, що колективна 
пам’ять формується на перетині повсякденних 
комунікаційних практик і стабілізованих культур-
них репрезентацій (символів, ритуалів, пам’ятни-
ків). Дж. Ассман підкреслював, що комунікативна 
пам’ять обмежена тривалістю поколінь, тоді як 
культурна пам’ять здатна передавати сенси про-
тягом століть завдяки інституціям і культурним 
текстам.

У сучасних дослідженнях європейських істо-
риків спостерігається більш критична, а подеколи 
негативна позиція щодо культури історичної пам’я-
ті. Так, Є. Хельберг-Хірн11 у своїх дослідженнях під-
креслювала, що процес формування колективної 
пам’яті завжди був тісно пов’язаний із політичними 
інтересами націй-держав, які протягом століть 
використовували історію як інструмент легітимації 
власної ідентичності. На її думку, історієписання 
не є нейтральним відображенням минулого, адже 
воно неминуче містить елементи політичної та 
емоційної цензури, що зумовлюють вибірковість 
пам’яті. Дослідниця наголошувала, що така пам’ять 

8 Довгопалова  О. Місця пам’яті й наші пошуки себе. 
Verbum. 2019. URL: https://surl.li/bxuozf (дата звернення: 
07.09.2025).
9 Шаповалов Ю. Культура історичної пам’яті: європейський 
та український досвід. Київ, 2013. 600 с.
10 Assmann  J. Collective memory and cultural identity. New 
German Critique. 1995. № 65. P. 125–133; Шаповалов Ю. Куль-
тура історичної пам’яті…
11 Файхтингер Й. По ту сторону методичного национализма. 
Перспективы культуры, исторической памяти и идентичнос-
ти в Европе. Вопросы философии. 2007. № 9.



Zaporizhzhia Historical Review. 2024. Vol. 9(61)                                                                            

204

не має лінійного чи об’єктивного характеру, оскіль-
ки створюється у контексті змагання наративів і 
прагнення виправдати сучасні суспільно-політичні 
орієнтири через інтерпретацію «альтернативного 
минулого», покликаного легітимізувати «альтерна-
тивне майбутнє».

Ще більш критично оцінює теорію історичної 
пам’яті Й. Файхтингер12, згідно з думкою якого всі 
дослідження з історичної пам’яті певної події є 
переписуванням вже знаних фактів у новій інтер-
претації. Тим самим, подібні дослідження, на думку 
культуролога, не мають ані культурної, ані історич-
ної цінності.

Варто також відзначити роботу Д. Спіегел, яка 
акцентує увагу на співвідношенні пам’яті та історії 
через концепти літургійного й історичного часу, 
що дозволяє глибше зрозуміти механізми колек-
тивної пам’яті про події Другої світової війни та 
Голокосту. Авторка наголошує, що літургійний час, 
властивий ритуалам пам’яті, створює циклічність 
та повторюваність у сприйнятті минулого, тоді 
як історичний час прагне лінійності та причин-
но-наслідкових пояснень. У контексті досліджень 
пам’яті про Голокост у Данії ця концепція дає 
можливість побачити, як офіційні комеморативні 
практики (ритуали вшанування, шкільні традиції) 
функціонують у літургійному часі, закріплюю-
чи моральний урок і національну єдність, тоді 
як академічна історіографія намагається вписа-
ти ці події у ширший європейський історичний 
контекст, критично аналізуючи складні питан-
ня співучасті, байдужості чи «сірих зон». Таким 
чином, робота Д. Спіегел допомагає осмислити 
двошаровість колективної пам’яті: як інструменту 
консолідації ідентичності та одночасно об’єкта 
історичної критики13.

А. Пето та Х. Тхорсон досліджують процес пере-
ходу від домінування офіційного, часто ідеоло-
гічно забарвленого наративу, до більш плюраліс-
тичного й локалізованого осмислення трагедії. 
Авторами акцентується увага на тому, що після 
1989 р. значно активізувались підходи, що спира-
ються на усну історію та свідчення очевидців, що 
дозволило переосмислити події Другої світової 
війни з урахуванням локального і персонального 
досвіду. У монографії наголошується на важли-
вості судово-історичної перспективи; порушено 
питання унікальності Голокосту в історичній пам’я-

12 Spiegel G. M. Memory and history: Liturgical time and his-
torical time. History and Theory. 2002. № 41 (2). P. 149–162.
13 Pető A., Thorson H. The Future of Holocaust Memorialisation: 
Confronting Racism, Anti-Semitism, and Homophobia Through 
Memory Work. Budapest : Bonex Press KFT, 2019. 110 p.

ті та його співвідношення з іншими геноцидами. 
Підкреслюється важливість інтеграції локальних 
історій до глобального контексту пам’яті, що спри-
яє подоланню обмеженого бачення та формуванню 
інклюзивного наративу14.

У колективній монографії під редакцією Х. Вел-
зер15 розглянуто процеси формування пам’яті про 
Голокост, колаборацію та опір у різних європей-
ських країнах, з особливою увагою до конфліктів 
між героїчними наративами та визнанням співуча-
сті чи пасивності населення.

Як результат, аналіз розвитку теорії історичної 
пам’яті свідчить, що еволюція наукових підхо-
дів до цього феномену відбувалася від струк-
турно-класичних моделей, які зосереджувалися 
на механізмах збереження колективних уявлень 
про минуле, до критичних концепцій, що наго-
лошують на ідеологічній зумовленості пам’яті та 
політичному характері історієписання. Подальший 
розвиток історіографії, зокрема в дослідженнях 
пам’яті про Голокост, позначився прагненням до 
багатоперспективного й етичного осмислення 
минулого, де поєднуються академічний аналіз, 
усна історія та локальні наративи. У результаті 
культура історичної пам’яті постає як динаміч-
ний конструкт, що поєднує наукове осмислення, 
суспільні практики комеморації та переживання 
колективної історичної травми.

Другий виділений нами історіографічний блок 
стосується досліджень Голокосту. У даному блоці 
дослідження ми закцентуємо не на загальних 
працях з цього питання, а на маловивчених фактах 
та аспектах. До прикладу, ми можемо відзначити, 
що крізь призму Голокосту політика німецької 
окупації щодо датських євреїв є маловивченою. 
Так, у колективній праці «Данія та Голокост» 
(«Denmark and the Holocaust»)16, підготовленій 
Данським інститутом міжнародних досліджень, 
автори виходять за межі усталеного наративу, 
що зосереджувався переважно на героїчному 
порятунку євреїв у жовтні 1943 р., і звертають 
увагу на менш досліджені аспекти: обмежувальну 
міграційну політику Данії щодо єврейських біжен-
ців у 1930-х рр., співпрацю данських інституцій 
із нацистською окупаційною владою до серпня 

14 Welzer H. Der Krieg der Erinnerung: Holocaust, Kollaboration 
und Widerstand im europäischen Gedächtnis. Frankfurt am 
Main : Fischer, 2007. 319 p.
15 Welfare, Refugees and Rescue: Denmark and the Jewish Ques-
tion from 1933 to 1945 / ed. C. Banke. Stokholm. København : 
Institut for Internationale Studier, 2007. 130 s.
16 Chitwood K. The Rescue Of Danish Jews During The Holocaust 
Continues To Inspire. Museum of Jewish Heritage. 2023. URL: 
https://surl.li/vszznm (дата звернення: 01.10.2025).



Zaporizhzhia Historical Review. 2024. Vol. 9(61)

205

1943 р., а також участь окремих данських добро-
вольців у підрозділах СС17.

У даному контексті варто відзначити дослі-
дження данського історика та професора Копенга-
генського університету Х. Кірчхоффа18 присвячено 
вивченню передумов і механізмів рятувальної 
операції, а також тих аспектів, що залишалися поза 
національною пам’яттю. Науковець звертає увагу 
на амбівалентну позицію влади, співіснування 
солідарності та байдужості, а також долю близько 
500 депортованих євреїв, що довго не вписували-
ся у героїчний наратив, прагнучи подолати міф 
виключно позитивного досвіду Данії.

Загалом же, національний дискурс у Данії істо-
рично складався навколо унікальної рятувальної 
операції 1943 р., коли більшість данських євреїв 
було врятовано завдяки зусиллям громадянсько-
го суспільства, руху опору й окремих державних 
структур. Цей сюжет став центральним для дан-
ської колективної пам’яті, формуючи наратив про 
«маленьку країну, що чинила опір нацизму» та 
«націю рятівників». У міжнародному контексті, 
однак, цей досвід розглядається не лише як під-
става для гордості, а й як об’єкт критичного пере-
осмислення, що дозволяє дослідникам виявити 
складні механізми формування колективної пам’я-
ті, а також вивчити впливи політики пам’яті на 
сучасну ідентичність. Тому більшість досліджень 
з історії єврейської спільноти Данії у роки Другої 
світової війни у тій чи іншій мірі стосуються вище-
зазначеної події. Звісно, дослідники датського 
Голокосту, про яких йшла мова вище, не уникають 
факт порятунку, проте не акцентують так сильно 
увагу на ньому, як інші науковці.

У даному контексті варто звернути увагу на 
дослідження данського історика та письменни-
ка Б. Блуднікова, який займається досліджен-
ням історії Данії в контексті Голокосту. У статті 
Б. Блуднікова19 акцентовано увагу на ролі «тихої 
дипломатії» та неформальних контактів між дан-
ськими посадовцями, німецькою адміністрацією 
та нейтральними державами. Автор переконливо 
демонструє, що не лише стихійна допомога з боку 
громадян, а й дипломатичні зусилля у «тіньовому 
режимі» стали критичним чинником збереження 
життя сотням євреїв.

17 Kirchhoff H. Holocaust i Danmark. Odense : Syddansk Univer
sitetsforlag, 2013. 359 s.
18 Bludnikow  B. Stille diplomati og flygtningehjælp. Føreren 
har befalet! Jødeaktionen 1943 / ed. H.  Sode-Madsen. 
København : Samleren, 1993. P. 147–163.
19 Bludnikow  B. Stille diplomati og flygtningehjælp. Føreren 
har befalet! Jødeaktionen 1943 / ed. H.  Sode-Madsen. 
København : Samleren, 1993. P. 147–163.

Продовжуючи цю тему варто відзначити також 
працю Р. Крет та М. Могенсен20, які акцентують 
увагу на соціальній і побутовій стороні процесу 
евакуації єврейського населення до Швеції, відтво-
рюючи атмосферу страху, терміновості та взаємної 
підтримки. Значення праці полягає у відтворенні 
«живої історії» через свідчення очевидців, що 
дозволяє побачити механізми взаємодії окремих 
громадян, рибалок і членів руху Опору, завдяки 
чому вдалося врятувати значну частину данських 
євреїв.

Серед праць, присвячених евакуації євреїв до 
Швеції, відзначимо також дослідження данської 
історикині та наукової співробітниці Орхуського 
університету Л. Сковгольм. У даній науковій роз-
відці простежується спроба комплексного викладу 
подій жовтня 1943 р., коли було здійснено масову 
евакуацію єврейського населення Данії до Швеції 
з метою уникнення депортації до нацистських 
концтаборів. Серед сильних сторін праці варто 
відзначити широкий спектр використаних нау-
кових праць, що дозволяє авторці представити 
узагальнений погляд на події. Крім того, окрему 
увагу приділено поясненню структурних переду-
мов успіху евакуації: географічній близькості до 
нейтральної Швеції, відносно невеликій чисельно-
сті єврейської громади, а також готовності значної 
частини населення і представників влади до участі 
у рятувальних заходах.

Водночас у статті окреслено певні обмежен-
ня, характерні для популяризаторського формату 
викладу: недостатньо розкрито соціально-еко-
номічні аспекти операції, зокрема питання мате-
ріальної винагороди рибалкам, що перевозили 
євреїв до Швеції, та пов’язані з цим суперечності 
у суспільстві21.

Не можемо оминути й питання відносин Данії 
та Швеції на урядовому рівні, які призвели до 
можливості порятунку євреїв Данії. Так, у роботі 
П. Левіне22 досліджується еволюція позиції швед-
ської дипломатії щодо Голокосту в період Другої 
світової війни. Автор розглядає дипломатичні акції 
шведської влади для захисту євреїв, зокрема орга-
нізацію евакуації, надання притулку біженцям і 
переговори з нацистськими структурами. Особливу 
увагу приділено ролі окремих дипломатів і полі-
тиків, які впливали на зміну курсу від пасивності 

20 Kreth R., Mogensen M. Flugten til Sverige. Aktionen mod de 
danske jøder oktober 1943. København, 1995.
21 Louise  S. Jødeaktionen og evakueringen af danske jøder 
i oktober 1943. URL: http://surl.li/qatux (date access: 
06.07.2025).
22 Levine P. From Indifference to Activism: Swedish Diplomacy 
and the Holocaust 1938–1944. Uppsala, 1996.



Zaporizhzhia Historical Review. 2024. Vol. 9(61)                                                                            

206

до порятунку, що відображає не лише політичні, а 
й моральні дилеми того часу.

Ця праця зробила значний внесок в історіо-
графію Голокосту, оскільки розкриває механізми 
зовнішньої політики держави, яка намагалась збе-
регти нейтралітет, але одночасно виконувала роль 
гуманітарного посередника. Автор також акцентує 
на складності балансу між національними інтере-
сами й міжнародною відповідальністю у контексті 
масштабних злочинів проти людства.

Варто звернути увагу й на роботу за авторства 
Х. Адлера23 , яка не втрачає актуальності й сьо-
годні, хоча вперше була видана у 1955 р. Автор 
праці – німецький філософ і соціолог єврейського 
походження. Його праця стала основоположною 
у вивченні Голокосту як такого. Х. Адлер, який 
пережив перебування у єврейському гетто, запро-
понував комплексний аналіз табору, поділивши 
працю на три основні частини: історію створення 
та функціонування гетто, соціально-інституційний 
опис умов життя, а також глибокий психологічний 
аналіз поведінки як злочинців, так і жертв. Ця 
робота є найдетальнішим і найповнішим науковим 
описом будь-якого концентраційного табору того 
періоду.

З цього питання слід виділити також узагаль-
нюючи працю «Данські євреї в Терезієнштадт» 
(«Danske jøder i Theresienstadt»)24, яка містить як 
уривки з різних данських джерел про Голокост, 
так і редакторські висновки щодо них. Матеріал 
узагальнює особисті спогади п’яти датських єврей-
ських свідків. Цей освітній ресурс суттєво сприяє 
розвитку усної історії Голокосту в датському кон-
тексті, відтворюючи інтимний, емоційний вимір 
трагедії, що традиційно залишався поза увагою 
офіційної історіографії.

Отже, аналіз данської історіографії Голокосту 
засвідчує поступовий перехід від героїзованого 
наративу про масовий порятунок євреїв до більш 
критичного, багатовимірного осмислення цих 
подій. Дослідники дедалі частіше звертаються до 
маловивчених аспектів – ролі адміністративних 
структур, дипломатії, співучасті окремих грома-
дян і складних моральних виборів доби окупації. 
Сучасні праці поєднують макроісторичний і мікро-
історичний підходи, що дозволяє відтворити як 

23 Adler  H.  G. Theresienstadt. 1941–1945. Das Antlitz einer 
Zwangsgemeinschaft, Geschichte Soziologie Psychologie. 
Cambridge  : Cambridge University Press, 2021. 883  p.; 
Adler  H.  G. URL: https://surl.li/gtrjla (дата звернення: 
08.07.2025).
24 Holocaust i den danske erindring. En analyse af formidlingen 
og receptionen af Holocaust i Danmark / J. Britt. Vejleder : Karl 
Christian Lammers, 2005. 103 p.

політичні механізми, так і людський вимір трагедії. 
Таким чином, датська історіографія рухається у 
напрямі від національно-міфологічного бачення 
до аналітичного, критичного розуміння Голокосту 
як складного соціально-історичного феномена, тіс-
но пов’язаного з формуванням колективної пам’яті 
та національної ідентичності.

Останній блок наукових розвідок, виділений 
нами, стосується саме теми культури історичної 
пам’яті про Голокост у Данії. Наголосимо, що крізь 
таку призму тему Голокосту в Данії почали розгля-
дати досить нещодавно.

Найпершим і найбільш значущим дослідженням 
є дисертація Дж. Брітт «Голокост в історичній та 
колективній пам’яті». У ній уперше піднято питання 
про факт Голокосту в Данії та необхідність форму-
вання національної пам’яті. Дослідниця аналізує 
трансформацію колективної пам’яті, показуючи, 
як вона вибудувалася навколо позитивної історії 
порятунку євреїв у жовтні 1943 р., що стала клю-
човим елементом ідентичності та витіснила склад-
ніші теми – співпрацю з окупаційною владою чи 
байдужість до трагедій в інших країнах. Особливу 
увагу Дж. Брітт приділяє «тіньовим зонам» пам’яті, 
серед яких – замовчування планів інтернування 
євреїв та редукція трагедії до контексту націо-
нальної гордості. Вона критично оцінює офіційну 
політику, зокрема введення Auschwitz-dagen, наго-
лошуючи, що попри формальне увічнення пам’яті 
жертв, у суспільній свідомості Голокост у Данії 
залишається розмитим і часто прирівнюється до 
інших трагедій ХХ ст.25.

Подальші дослідження беруть роботи Дж. Брітт 
за основу, проте привносять сучасний (на момент 
написання праці) наратив суспільства про Голокост 
і зміни у політиці уряду з відповідного питан-
ня. Наприклад, уряд країни починає створювати 
різноманітні організації та установи, які займа-
ються безпосередньо питаннями геноцидів та 
Голокосту26; така політика потроху призводить 
до поступового «витіснення» із суспільної думки 
ідеї заперечення Голокосту. Зокрема, у працях 
К. Ламмерса акценти також зміщені на доказі фак-
ту Голокосту в Данії. Автор виступає проти його 
заперечення, наводячи факти, які підтверджують 
тезу про факт Голокосту в країні. При цьому, значну 
увагу приділяє дослідник порівнянню подій у Данії 

25 Lammers K. Der Holocaust im kollektiven Gedächtnis in Skan-
dinavien. Dänemark und Schweden im Vergleich. Geschichts-
politik und collektives Gedächtnis. Erinnerungskulturen in The-
orie und Praxis. Göttingen : V&R unipress, 2009. P. 181–198.
26 Bjerg H. The Culture of Memory in the «Grandchildren Gene
ration» in Denmark. Historicizing the Uses of the Past. 2011. 
Р. 241–255.



Zaporizhzhia Historical Review. 2024. Vol. 9(61)

207

та Швеції, визначаючи причини, які зробили мож-
ливим порятунок більшості євреїв, а також причину 
вибору саме Швеції, як місця такого порятунку27.

Робота Х. Б’єрг більше акцентована питанням 
культури пам’яті, а саме пам’яті поколінь про одну 
й ту саме подію. Дослідниця акцентує увагу на 
пам’яті про Голокост в Данії у третього покоління. 
Авторкою досліджено явище так званої «дегеро-
їзації» колективного минулого, коли традиційний 
образ єдиного народу, що протистояв окупації, 
поступово доповнюється новими темами, раніше 
маргіналізованими групами й альтернативними 
поглядами. У цьому аспекті наукова значущість 
роботи полягає в тому, що вона демонструє, як 
національна пам’ять перестає бути замкненою 
системою і стає більш відкритою до багатоголосся 
та критичного переосмислення.

Водночас, відзначається тенденція до інтерна-
ціоналізації та універсалізації пам’яті, коли Голо-
кост виходить за межі суто данського досвіду й 
набуває загальнолюдського значення як символ 
боротьби з нетерпимістю, війною та геноцидом. 
Водночас спостерігається процес віктимізації, що 
розширює межі колективної пам’яті за рахунок 
нових груп, однак найчастіше через позицію жертв, 
що певною мірою зберігає пасивний характер цих 
образів у колективній уяві28.

Також варто відзначити працю данського істо-
рика К. Кверндокка, який досліджує шкільні поїзд-
ки до місць пам’яті Голокосту, показуючи, як у 
звітах учнів поєднуються офіційний дискурс та 
особисті рефлексії. Таким чином, автор створює 
простір переговорів між національною пам’яттю та 
індивідуальним досвідом, де молодь намагається 
віднайти особистий сенс через емоційний відгук 
і моральні оцінки29.

Серед останніх досліджень Голокосту в Данії 
крізь призму культури пам’яті, виділяється робо-
та М. Літ’є. Науковцем проаналізований сучас-
ний стан формування пам’яті про події Голокосту 
в країні. Вагомий акцент робиться на проблемі 
викладання поданої теми у закладах загальної 
середньому освіти. Автор спирається на теорію 

27 Kverndokk  K. Negotiating Holocaust memory in Schooltrip 
reports. Negotiating Pasts in the Nordic Countries: Interdisciplin-
ary Studies in History and Memory / by A. Eriksen, J. Sigurdsson. 
Lund : Nordic Academic Press, 2009. P. 263–288.
28 Lytje M. Democracy is opposed to dictatorship: Danish Holo-
caust memory and the didactic practices of Danish history 
teachers. Historical Encounters. 2023. Vol. 10 (1). P. 130–143.
29 Assmann  J. Communicative memory and cultural memory. 
Cultural Memory Studies: An International and Interdisciplinary 
Handbook / by A. Erll, A. Nünning. Berlin; New York : De Gruy-
ter, 2008. 

комунікативної та культурної пам’яті Дж. Ассман, 
щоб продемонструвати, як інтервенції освітян 
збігаються з культурними наративами в родин-
них середовищах, закріплюючи панівний канон: 
оповідь про Данію як про демократичну націю, 
що солідарно протистояла диктатурі. Це дозво-
ляє побачити, що навіть сучасні шкільні практики 
спрямовані на відтворення образу національної 
моралі, однак водночас зосереджені на побудові 
стійкої національної ідентичності. Автор критикує 
такий канон, показуючи, що він обмежує розуміння 
Голокосту як транснаціонального явища. Інтерв’ю 
з 25 учасниками – учителями та учнями – дозво-
лили виявити, що офіційний наратив піддається 
корекціям через використання «альтернативних 
архівів» – історичних джерел, що виходять за межі 
традиційної наративної рамки. Це свідчить про 
здатність освітньої практики частково руйнувати 
монолітний наратив і відкривати можливість для 
більш аналітичних та інтеркультурних підходів до 
вивчення Голокосту30.

Таким чином, аналіз історіографічного доробку 
проблеми дозволяє зробити висновок, що культура 
історичної пам’яті про Голокост у Данії є багато-
шаровою. Дослідники розглядають цю тему не 
лише у вузько історичному контексті рятувальної 
операції 1943 р., що стала унікальним прикла-
дом громадянської солідарності, організованого 
спротиву нацизму та формування міфу про «націю 
рятівницю», а й у ширшому культурологічному 
та соціологічному вимірі, зосереджуючи увагу 
на впливі цих подій на формування національ-
ної ідентичності, публічних наративів і політики 
пам’яті. Зокрема, в останні роки особливу ува-
гу приділено аналізу трансформації пам’яті про 
Голокост у данському суспільстві під впливом 
глобальних дискурсів, міжнародних ініціатив з 
увічнення пам’яті, змін у суспільних настроях і 
політичних дебатах. Таким чином, систематизація 
наукових підходів і аналітичне переосмислення 
еволюції наукового дискурсу свідчать про те, що 
культура історичної пам’яті про Голокост у Данії є 
не лише темою для реконструкції фактів минулого, 
а й важливим інструментом формування грома-
дянської свідомості, культурної ідентичності та 
суспільного діалогу.

Ми розуміємо, що проблематика потребує 
ширшого дослідження, а особливо з урахуванням 
сучасних технологій, які змінюють підходи до фор-
мування колективної пам’яті.

30 Lov om oprettelse af Dansk Center for Holocaust- og Folke-
drabsstudier. URL: https://www.retsinformation.dk/eli/
lta/2000/477 



Zaporizhzhia Historical Review. 2024. Vol. 9(61)                                                                            

208

References
Adler, H. G. Wallstein Verlag. URL: https://surl.li/gtrjla (date access: 08.07.2025) [in German].
Adler, H. G. Theresienstadt. 1941–1945. Das Antlitz einer Zwangsgemeinschaft, Geschichte Soziologie Psychologie. 
Cambridge : Cambridge University Press, 2021. 883 p. [in Danish].
Assmann, J. Collective memory and cultural identity. New German Critique. 1995. 65: 125–133.
Assmann, J. Communicative memory and cultural memory. Cultural Memory Studies: An International and Interdisciplinary 
Handbook / by A. Erll, A. Nünning. Berlin; New York : De Gruyter, 2008 [in English].
Bertelsen, A. Oktober 1943. Oplevelser og tilstande under jødeforfølgelsen i Danmark. Århus : Jydsk Centraltrykkeri, 
1952 [in Danish].
Bjerg, H. The Culture of Memory in the «Grandchildren Generation» in Denmark. Historicizing the Uses of the Past. 2011. 
241–255 [in Danish].
Bjerregaard, K., Bjerg, H., Lenz, C. Die Bedeutung der Kategorie Geschlecht bei der Weitergabe von Besatzungserinnerungen 
in Dänemark und Norwegen. Historische Mitteilungen der Ranke-Gesellschaft. 2006. 19: 45–66 [in Danish].
Bludnikow,  B. Stille diplomati og flygtningehjælp. Føreren har befalet! Jødeaktionen 1943 / ed. H.  Sode-Madsen. 
København : Samleren, 1993. 147–163 [in Danish].
Chitwood, K. The Rescue Of Danish Jews During The Holocaust Continues To Inspire. Museum of Jewish Heritage. 2023. 
URL: https://surl.li/vszznm (date access: 01.10.2025).
Danske jøder i Theresienstadt: Danske erfaringer med Holocaust. URL: https://surl.li/tvyogn (date access: 08.07.2025) 
[in Danish].
Dorohamy pamiati: yak orhanizuvaty memorialni vizyty do mists masovykh pokhovan (z dosvidu proiektu «Zakhystymo 
pamiat») / Uporiad. O. L. Pedan-Sliepukhina. Kyiv, 2020. 128 p. [in Ukrainian].
Dovhopalova,  O. Mistsia pamiati i nashi poshuky sebe. Verbum. 2019. URL: https://surl.li/bxuozf (date access: 
07.09.2025) [in Ukrainian].
Holocaust i den danske erindring. En analyse af formidlingen og receptionen af Holocaust i Danmark / J. Britt. Vejleder : 
Karl Christian Lammers, 2005. 103 p. [in Danish].
Hrynevych, V., Mahochii, P.-R. Babyn Yar. Istoriia i pamiat. Kyiv, 2016. 352 p. [in Ukrainian].
Kirchhoff, H. Holocaust i Danmark. Odense, 2013. 359 s. [in Danish].
Kreth, R., Mogensen, M. Flugten til Sverige. Aktionen mod de danske jøder oktober 1943. København, 1995 [in Danish].
Kverndokk,  K. Negotiating Holocaust memory in Schooltrip reports. Negotiating Pasts in the Nordic Countries: 
Interdisciplinary Studies in History and Memory / by A. Eriksen, J. Sigurdsson. Lund, 2009. 263–288.
Lammers,  K. Der Holocaust im kollektiven Gedächtnis in Skandinavien. Dänemark und Schweden im Vergleich. 
Geschichtspolitik und collektives Gedächtnis. Erinnerungskulturen in Theorie und Praxis. Göttingen, 2009. 181–198 [in 
Danish].
Levine P. From Indifference to Activism: Swedish Diplomacy and the Holocaust 1938–1944. Uppsala, 1996.
Louise,  S. Jødeaktionen og evakueringen af danske jøder i oktober 1943. URL: http://surl.li/qatux (date access: 
06.07.2025) [in Danish].
Lov om oprettelse af Dansk Center for Holocaust- og Folkedrabsstudier. URL: https://www.retsinformation.dk/eli/
lta/2000/477 [in Danish].
Lytje, M. Democracy is opposed to dictatorship: Danish Holocaust memory and the didactic practices of Danish history 
teachers. Historical Encounters. 2023. 10 (1): 130–143.
Podolskyi, A. Pamiat, yaka vona? (Rozdumy pro kulturu pamiati v Ukraini na prykladi stavlennia do istorii Holokostu). 
Historians.in.ua. 2012. URL: https://surl.li/kxagqb (дата звернення: 07.07.2025) [in Ukrainian].
Pető, A., Thorson, H. The Future of Holocaust Memorialisation: Confronting Racism, Anti-Semitism, and Homophobia 
Through Memory Work. Budapest, 2019. 110 p.
Shapovalov, Yu. Kultura istorychnoi pamiati: yevropeiskyi ta ukrainskyi dosvid. Kyiv, 2013. 600 p. [in Ukrainian].
Spiegel, G. M. Memory and history: Liturgical time and historical time. History and Theory. 2002. 41 (2): 149–162.
Welfare, Refugees and Rescue: Denmark and the Jewish Question from 1933 to 1945 / ed. C.  Banke. Stokholm; 
København, 2007. 130 s. [in Danish].


