
Наукові праці історичного факультету  
Запорізького національного університету, 2017, вип. 48 

 201 

УДК 39 (477) 

С. М. Швидкий  

НАРОДНА МЕДИЦИНА ЯК СКЛАДНИК  

ЕТНОКУЛЬТУРНОЇ СПАДЩИНИ УКРАЇНЦІВ 

Питання вивчення народних знань постає як одне з ключових завдань сучасної етнології. Це пов‘язано 
з тим, що вони несуть у собі ознаки національної і, одночасно, регіональної самобутності. Найбільш 
показовою у цьому зв‘язку є галузь народних медичних знань. Упродовж віків вона сформувалась як 
система, що поєднала в собі раціональні і ірраціональні знання, містичний і практичний досвід, 
язичницькі та християнські уявлення людини. Дослідження народної медицини в етнологічному вимірі 
вможливлює розв‘язання важливих наукових завдань, пов‘язаних з проблемами розвитку етносів, їх 
співіснування з іншими елементами соціокультурного простору. 
Ключові слова: етнокультурна спадщина, народні знання, народна медицина, офіційна медицина, 
лікувальні рослини 

 
Серед етнологічних проблем, які привертають увагу дослідників, одне з чільних місць посідають 

традиційні знання, які мають ознаки національної та водночас регіональної самобутності, їх як підсистему 
етнічної культури зараховуються до глибинних прошарків народної свідомості. Актуальність звернення до 
традиційних знань як площини народної культури зумовлена також її прикладними аспектами: широкими 
можливостями застосування багатовікового й надзвичайно багатогранного досвіду українського народу.  

Галузь народних медичних знань є в цьому найбільш показовою [1; 2; 3; 4]. Адже попри те, що ХХ ст. 
знане в історії як епоха бурхливого розвитку медицини, найсучасніших досягнень науки й техніки, 
упровадження передових технологій у теорію й практику медичної справи, людство не стало здоровішим. 
Фармацевтичний достаток створює нові проблеми в медицині. Виробництво препаратів рослинного 
походження повністю замінили на синтетичні лікарські препарати. Їх побічні дії, зокрема токсичні й алергічні 
впливи на людський організм, призводять до ослаблення імунітету, зростання кількості хворих на 
медикаментозні захворювання.  

Не викликає сумнівів, що здоров‘я не можна відмежувати від загальної культури етносу як цілісної 
системи. Вона поєднувала раціональні й ірраціональні знання, містичний і практичний досвід землероба, 
язичницькі та християнські уявлення. До неї зараховуємо також і комплекс теоретичних і практичних знань у 
різних галузях, зокрема будівництва та рільництва, тваринництва, ремісницької діяльності, пошиття одягу, 
раціонального харчування тощо. Отже, саме такі збірні елементи формування етносу як способи 
господарювання спрямовані на поліпшення умов життя: щоденний одяг, взуття, облаштування житла та 
хатнє начиння, кулінарія, ужиткові речі разом з міфопоетичною спадщиною (народна музика, спів, поезія, 
лицедійство, дотримування родинних і календарних свят, етичних норм тощо) упродовж віків формували 
фізичний комфорт тіла й душі людини. Усе це в комплексі сприяло народженню здорових нащадків, а відтак 
– відтворенню етносу.  

Саме народна медицина була покликана компенсувати набуті порушення фізичного й психічного 
здоров‘я, забезпечити потрібну для існування людини тривалість життя. Що не менш важливо – її можна 
вважати одним із соціально-культурних механізмів адаптації людини до навколишнього середовища, вона 
визначала й визначає соціально-гігієнічні норми, засоби та прийоми народного лікування, сформовані 
завдяки емпіричному досвіду. До того ж, дослідження народної медицини в етнологічному вимірі 
вможливлює розв‘язання значущих наукових завдань, пов‘язаних з проблемами розвитку етносів, їх 
співіснування з іншими елементами соціокультурного простору.  

Народнi медичнi знання, що вирiзняються усталеністю й масовiстю, зараховують до тієї площини 
культури, яку кваліфікують як ―традицiйно-побутову‖, адже йдеться про сукупнiсть стiйких масових 
компонентiв культури, що вважають сферою безпосереднього вживання. Традицiйно-побутова культура, 
звичайно, має вагоме етнiчне навантаження, i тому формує ядро предметної галузі етнографiчної науки [5, 
с. 211]. У цьому й полягає, на нашу думку, суттєве значення етнологiчного дослідження народної медицини 
як невiд‘ємного компонента традицiйно-побутової культури кожного етносу. 

Аналіз народної медицини як предмета спецiального етнологiчного дослiдження передбачає чітке 
усвідомлення змісту цього явища. Показово, що в наукових студіях, присвячених дослідженню народної 
медицини, її потрактовують як явище повністю зрозумiле чи обмежуються визначенням у найзагальніших 
рисах, не позбавлених певних суперечностей, які зумовлені багатозначнiстю слова ―народний‖. По-перше, 
―народний‖ – те, що має стосунок загалом до народу, а по-друге, притаманний народу як етнiчній спiльноті. 
Окремі дослiдники намагалися інтерпретувати народну медицину з позиції теорiї iнформацiї [6, с. 4]. 

Основним критерiєм виокремлення рiзновидiв народної медицини в сучаснiй етнологiчнiй науцi 
вважають оцiнювання матерiального закрiплення iнформацiї. Водночас етномедицину визначають як 
незакрiплену. Проте, на нашу думку, саме народну медицину характеризують такі поняття, як усталеність і 
традицiйнiсть, а медицина, яку усвідомлюють у такому разі як традицiйну, зазвичай уже закрiплена в 
народній свідомості. Доцільно зауважити, що для розмежування перших двох рiзновидiв медичних знань 
потрібно зважати спосiб передачi iнформацiї: народній медицині притаманний усний (i частково вiзуальний), 
традицiйній – фiксований (писемний) спосіб передачі медичних знань. Етномедицину у вузькому значеннi 
можна кваліфікувати як традицiйно-усну на вiдмiну вiд медицини традицiйно-писемної. Власне народна, чи 



Наукові праці історичного факультету  
Запорізького національного університету, 2017, вип. 48 

 202 

традицiйно-усна, медицина – це сукупність знань колективної народної творчостi, комплекс рецептiв i 
засобiв лiкування, який було сформовано впродовж тривалого періоду в певному регiонi, його передавали 
усно вiд поколiння до поколiння. Це результат вимушеного експериментування й спостережень, отриманого 
завдяки неодноразовим спробам i помилкам.  

До традицiйної-писемної медицини (чи просто традицiйної) зараховують такi медичнi системи, як: 
iндiйську, китайську, тiбетську, арабську тощо. Їм притаманна не лише писемна фiксацiя, а й наявнiсть 
спецiальних шкiл, навчальних посiбникiв тощо. Чимало з них iснують дотепер й успiшно функцiюють в 
окремих країнах. Однією з особливостей обох рiзновидiв традицiйної медицини вважають емпiризм. 
Представники такої медицини, попри певний лiкувальний досвiд, не усвідомлюють справжньої причини 
виникнення значної кількості хвороб і механiзму дiї лiкiв на органiзм хворого; вони лiкують не хвороби, а їх 
симптоми [7, с. 4].  

Iсторичне формування традиційно-усної медицини пов‘язують зі становленням самої людини. Хвороба, 
як захисна реакцiя органiзму в несприятливих клiматичних умовах, під впливом навколишнього середовища 
є природним явищем. Вона притаманна всiм живим iстотам, а не лише людинi. Iнстинктивне лiкування, 
переважно лiкарськими рослинами, можна спостерiгати у багатьох тварин. З розвитком iнтелекту в людини 
цi iнстинктивнi дiї стають свiдомими й постiйно вдосконалюються й ускладнюються [8, с. 20]. 

Передача медичної iнформацiї лише усно-зоровим способом, накопичення й зберiгання її здiйснювали 
завдяки людській пам‘яті, а це могло призвести до певних неточностей. Закрiплення отриманої в такий 
спосіб важливої для iснування соцiального органiзму iнформацiї, можливо, частково забезпечували й 
культурні механізми, а саме: сiмейні й суспiльні традицiї, усталені обряди, культи й ритуали. Хоч за такого 
способу кодування, незважаючи на збереження зовнiшньої форми, первинна сутність корисної iнформацiї 
впродовж певного часу часто втрачалася. 

―Професiйна‖ площина традицiйно-усних медичних знань у багатьох культурних регiонах є основними 
витоками традицiйно-писемної медицини. Появу останньої можна пояснити виникненням окремих центрiв 
цивiлiзацiї. Традицiйно-писемну медицину, як матерiальний носiй iнформацii, виокремлюють завдяки 
значним можливостям накопичення знань, вона є надiйнішим i довготривалішим засобом збереження 
iнформацiї, нiж традицiйно-усна. Високий медичний професiоналiзм – одна з провідних ознак традицiйно-
писемної медицини. Його розвитку сприяла також виникнення спецiальних медичних шкiл. Водночас з тим 
традицiйно-писемнi медичнi системи перебували зазвичай у тiсному зв‘язку з тiєю чи тією провідною 
релiгiєю. Безперечно, традицiйно-писемна медицина має вагоме етнiчне навантаження як один з iстотних 
компонентiв культури окремих iсторико-етнографiчних регiонiв. 

Спiвiснуючи з власне народною (традицiйно-усною) медициною, традицiйно-писемна медицина була її 
вищим щаблем, постiйно збагачувалася найкращими здобутками й наразі мала на неї певний вплив. I не 
випадково, що за наявності всіх вiдмiнностей вони мають чимало спiльних рис. Тому, на нашу думку, не 
потрібно ототожнювати традицiйно-усну й традицiйно-писемну медицини, разом вони утворюють народну. 

У процесі історичного розвитку по-різному формувалися традицiйно-писемні системи медицини. Однi з 
них зникали разом з окремими цивілізаціями чи частково трансформувалися в традицiйно-усну медицину 
(медицина iнкiв), другі, незначно змiнившись, збереглися й донині, третi стали підґрунтям наукової 
медицини. Становленню власне наукової медицини притаманне усвідомлення експериментального підходу 
(на відміну від стихійного досвіду народної медицини), взаємодiя з iншими галузями природничних наук, якi 
паралельно розвивалися, а також процес iнституталiзацiї та iнтернацiоналiзацiї медичних знань. 

Наукова медицина виникла завдяки низці традицiйно-писемних систем медичних знань. Саме такою 
постала медицина європейского iсторико-етнографiчного регiону, яка поступово поширилися всiєю 
ойкуменiєю. Такий процес особливо iнтенсифiкувався в умовах науково-технiчної революцiї. І все ж таки 
наукова медицина й дотепер так чи так продовжує співiснувати з традицiйними видами медичних знань. В 
одних регiонах (наприклад, у деяких країнах Азiї) вона ґрунтується переважно на елементах традицiйно-
писемної медицини; в інших (у багатьох країнах тропiчної Африки) – традицiйно-усної; у країнах Європи, 
попри паніве становище наукової медицини, народна медична практика продовжує вiдiгравати важливу 
роль (особливо серед сiльського населення). Наукова й на сьогодні послуговується досвiдом традицiйної 
медицини численних iсторико-етнографiчних регiонiв. Вочевидь, можливостi такої взаємодії залишаються 
ще не вичерпаними [9, с. 212; 10; 11; 13, с. 104; 14, с. 72]. 

Між тим, нині ми стаємо свідками того, як унаслідок науково-технічного прогресу, урбанізації, 
ускладнення соціально-економічних й екологічних проблем відбувається поступова втрата комплексу 
прагматичних знань, раціонального досвіду й духовних досягнень у сфері медичної практики та лікувально-
гігієнічних традицій, що накопичувалися протягом тисячоліть. Тому нагальною постала проблема 
повернення до традиційної медицини як значущого складника народних знань [15; 16, с. 5]. Окремий інтерес 
становить реальна можливість реконструкції методів і засобів народного лікування, зокрема виявлення тих 
видів рослин, що раніше використовували в медицині, але з часом забули. Ідеться про збагачення знань про 
номенклатуру лікарських рослин, розширення асортименту культивованих видів. Водночас проблемним є 
збереження біорізноманіття рослин, передусім їх рідкісних видів, з подальшим дослідженням їх 
адаптаційних можливостей.  

Джерела та література 

1. Болтарович З. Є. Народна медицина українців / Болтарович З. Є. – К.: Наук. думка, 1990. – 231 с. 
2. Боряк О. О. Баба-повитуха в культурно-історичній традиції українців: між профан ним і сакральним/ Боряк О. О. – К.: 

Інститут Мистецтвознавства, фольклористики та етнології ім. М. Т. Рильського НАН України, 2009. – 400 с. 



Наукові праці історичного факультету  
Запорізького національного університету, 2017, вип. 48 

 203 

3. Ігнатенко І. Народна медицина Середнього Полісся: традиції та сучасність (на польових етнографічних матеріалах) / 
Ігнатенко І. – Кам‘янець-Подільський: ПП ―Медобори – 2006‖, 2013. – 336 с. 

4.  Шретер А. И. Поиск и изучение новых лекарственных растений / Шретер А. И. – М.: Знание, 1980. – 64 с. 
5. Верхратський С. А. Історія медицини / Верхратський С. А. – К.: Здоров‘я, 2011. – 352 с. 
6. Брехман И. Народная медицина в свете теории информации / И. Брехман // Тезисы Всесоюзной научной конференции. 

Этнографические аспекты изучения народной медицины. – Л.: Наука, Ленингр. отд.-ние, 1975. – С. 4–5. 
7.  Шретер А. И. Поиск и изучение новых лекарственных растений / Шретер А. И. – М.: Знание, 1980. – 64 с. 
8. Решетов А. И. К истории формирования медицинских знаний у человека / А. И. Решетов // Тезисы Всесоюзной научной 

конференции. Этнографические аспекты изучения народной медицины. – Л.: Наука, Ленингр. отд-ние, 1975. – С. 18 – 
20. 

9. Верхратський С. А. Історія медицини / Верхратський С. А.. – К.: Здоров‘я, 2011. – 352 с. 
10. Болтарович З. Є. Народна медицина українців / Болтарович З. Є. – К.: Наук. думка, 1990. – 231 с. 
11. Москаленко В. Ф. Сучасний стан народної і нетрадиційної медицини в Україні / Москаленко В. Ф., Поляченко Ю. В., 

Гарник Т. П., Поканевич В. В. // Четверта міжнародна науково-практична конференція з народної та нетрадиційної 
медицини. Збірник наукових праць. – К.: Інтермед. – 2002. – С. 6 – 7. 

12. Шретер А. И. Поиск и изучение новых лекарственных растений / Шретер А. И. – М.: Знание, 1980. – 64 с. 
13. Минько Л. И. Народная медицина Белоруссии (Краткий ист. очерк) / Минько Л. И. – Минск: Наука и техника, 1969. – 

107 с. 
14. Сациперова И. Ф., Соколов В. С. Лекарственные растения народной медицины – на службу научной медицине // 

Тезисы Всесоюзной научной конференции. Этнографические аспекты изучения народной медицины. – Л.: Наука, 
Ленингр. отд-ние, 1975. – С. 72–73. 

15. Попченко Т. Щодо пріоритетних напрямів вдосконалення вітчизняної сфери охорони здоров‘я. Аналітична записка 
Національного інституту стратегічних досліджень. 2010 р. [Електронний ресурс]. – Режим доступу: 
http://www.niss.gov.ua/articles/480/]. – Назва з екрану. 

16. Поляченко Ю. В. Шляхи інтеграції народної і нетрадиційної медицини з офіційною / Поляченко Ю. В., Поканевич В. В. // 
Четверта міжнародна науково-практична конференція з народної та нетрадиційної медицини. Збірник наукових праць. – 
К.: Інтермед. – 2002. – С. 4 – 6. 

 
Shvydkyj S. Ethnomedice as the main component of ethnocultural heritage of Ukrainian people.  
The issue of folk knowledge research is one of the key tasks of modern ethnology. This knowledge 
demonstrates features of national and simultaneously regional distinctiveness. Sphere of folk medicine is the 
most typical in this regard. For centuries it had been formed as a system that united rational and irrational 
knowledge, mystical and practical experience, pagan and Christian outlook of a human being. Study of folk 
medicine in ethnological dimension allows solving important research tasks relating to the problems of nations 
development, this coexistence with other elements of sociocultural space. 
Key words: ethno-cultural heritage, folk knowledge, folk medicine, conventional medicine, medicinal plants 

https://clck.yandex.ru/redir/dv/*data=url%3Dhttp%253A%252F%252Fwww.niss.gov.ua%252Farticles%252F480%252F%26ts%3D1482305461%26uid%3D2259993441452605872&sign=64578a266f5763c1f6b66fb6b45f4fb9&keyno=1

