
Наукові праці історичного факультету Запорізького національного університету. 2018. Вип. 51.    ISSN 2076-8982

265

УДК 94 (477-25):2                                                                            DOI: 10.26661/swfh-2018-51-031

Соціальні взаємодії братії при святинях Китаївської 
та Голосіївської пустиней(кінець XVIII – початок ХХ ст.)

А.А. Кізлова
Національний технічний університет України «Київський політехнічний інститут імені Ігоря Сікорського»,
ant_kiz@ukr.net

Ключові слова: 
пустинь, Києво-Печерська Успенська 
лавра, братія, відвідувач, богомолець, 
мощі, ікона, соціальна взаємодія.

У статті, передусім на базі внутрішньої монастирської документації, ви-
значаються контексти соціальних взаємодій, до яких вступала братія Лав-
ри щодо святинь, призначених для відкритого шанування в Китаївській і 
Голосіївській пустинях. Джерела перш за все дають змогу дослідити такі 
взаємодії всередині Лаври. Ініціатива щодо переформатування кола ша-
нованих святинь у обох пустинях, походила передусім від їх начальників 
і частково залежала від підтримки (зокрема фінансової) місцевої братії й 
лаврської адміністрації. Начальники пустиней прагнули унаочнити їх зв’я-
зок з сакральним центром обителі.

Social Interactions of Brethren near the Sacred Objects 
in Kytaievo and Holosievo Hermitages (late 18th – early 20th ct.)

A. Kizlova
National Technical University of Ukraine «Igor Sikorsky Kyiv Polytechnic Institute»

Key words: 
hermitage, Kyiv Dormition 
Caves lavra, brethren, visitor, 
prayer, holy relics, icon, social 
interaction.

The article is based mainly on the inner conventual documents. It deals with 
the contexts of brethren’s social interactions, connected with the worshipped 
sacred objects in Kytaievo and Holosievo hermitages of Kyiv Dormition 
Caves lavra. It is possible to make such conclusions. Principally, the sources 
contain an information about the said social interactions within Lavra itself. 
Nevertheless, a number of mentions about such interactions with the outliers 
(except former hieromonk of Lavra Makarius) is limited. They also generally 
are based on the indirect information. For example, votives from laics upon 
record confirm that the gifts of this kind were desirable in Kytaievo and 
Holosievo hermitages. Kyivan metropolitan as the Superior of Lavra decided 
the destiny only of the St. John from Suceava holy relics’ particle (the main 
sacred object outside central Lavra). The key movers of the proposals about 
any changes in the established set of the sacred objects for worship were the 
supervisors of the hermitages. They particularly depended on the backing 
from their brethren. All known affords were successful. The Spiritual Council 
have issued the permissive resolutions with the further active involvement 
in these cases and the Superior have blessed them. Consequently, the 
conventual authorities were ready to uphold the development of Kytaievo 
and Holosievo irrespective of the hermitages supervisors’ tactics. These 
supervisors tried to make the spiritual connection with the sacral centre of 
Lavra visual and clear for brethren as well as for visitors. It’s perspective to 
compare the interactions connected with the relics and icons with those 
related to the pious elderly monks in Lavra hermitages.

У святих місцях формувалися соціальні сис-
теми, до складу яких входили «хранителі свя-
тині» [1, с.117–119]. Якщо святиня перебувала 
на території монастиря, хранителями були його 
насельники. Києво-Печерська Успенська лавра 
(включаючи Китаївську й Голосіївську пусти-
ні) разом з усім Києвом та його передмістями 

входила до символічного фокусу в символіч-
ному ядрі православної території [2, c.56–57]. 
Зосередження на Китаївській і Голосіївській 
пустинях відповідає зменшенню масштабу до-
слідження в рамках мікроісторичного підходу 
до пізнання складної мережі суспільних взає-
мин [3, с.732]. Дослідження досвіду соціальних  



Scholarly Works of the Faculty of History, Zaporizhzhia National University. 2018. Vol. 51 	   ISSN 2076-8982

266

взаємодій лаврської братії, зокрема в кінці 
XVIII  – на початку ХХ ст., коли обитель мала ціл-
ковито включитись у загальну систему церков-
ного права через втрату ставропігії 1786 р. [4, 
c.113], пов’язане з такими важливими наукови-
ми й практичними завданнями, як реконструкція 
живої релігійності чернецтва на тлі чинних сино-
дальних приписів, а також соціальних комуніка-
цій у доінформаційну добу.

Автори історично-описових праць ХІХ – почат-
ку ХХ ст., у яких ідеться про походження й основні 
етапи розвитку Китаївської та Голосіївської пусти-
ней, побіжно згадували про те, що часточку Петро 
Могила приніс до храму св. Іоанна Сучавського в 
Голосіївській пустині часточку мощей цього свя-
того [5, с.271; 6, с.286; 7, с.10]. Про походжен-
ня й сучасне на 1863 р. розміщення (приділ св. 
Іоанна Сучавського в Голосіївській Покровській 
церкві) названої часточки мощей згадав свя-
щеник П. Троцький, головною метою якого було 
охарактеризувати роль Петра Могили у відбудові 
давніх київських храмів [8, с.272]. В оглядовій 
статті 1867 р. про Китаївську пустинь підкреслено 
особливості її кладовища, богослужінь, але про 
шановані реліквії чи ікони інформації бракує [9, 
с.459–465]. У радянський період, а потім і в добу 
незалежності України, увагу дослідників привер-
тала переважно Китаївська пустинь, передусім як 
пам’ятка археології й архітектури [10, с.20–21]. 
О. О. Крайня присвятила працю ключовим момен-
там з історії цієї пустині, а щодо святинь зосере-
дилась на тих, які вшановують там нині [11]. Ігу-
меня Татіана (Алатарцева) опублікувала оглядову 
роботу з історії Голосіївського Богородичного мо-
настиря від заснування його як лаврської пустині 
до новітніх часів. На цьому тлі згадано про пере-
міщення часточки мощей св. вмч. Іоанна Сучав-
ського [12]. В обох виданнях було використано 
численні архівні матеріали, але, оскільки вони є 
популярними, то науково-бібліографічного апа-
рату бракує. Таким чином, соціальні практики, 
пов’язані зі святинями Китаївської та Голосіїв-
ської пустиней у кінці XVIII – на початку ХХ  ст. 
загалом залишаються невирішеною на сучасному 
методологічному рівні частиною проблеми.

Враховуючи, що мікроісторичне дослідження 
передбачає не включення об’єкта інтерпретації в 
наперед заданий контекст, а реконструкцію мно-
жинності контекстів через досліджуваний об’єкт 
[3, с.733], мета дослідження: визначити контек-
сти соціальних взаємодій, до яких вступала братія 
Лаври щодо святинь, призначених для відкритого 
шанування в Китаївській і Голосіївській пустинях.

Щодо часточки мощей св. вмч. Іоанна Су-

чавського, на 1784 р. вона перебувала в одно-
йменній церкві Голосіївської пустині [13, с.138]. 
Збереглася також справа, котра розпочалася з 
рапорту зовнішнього економа монаха Антонія до 
Духовного собору від 21 жовтня 1831 р. про те, 
що митрополит (Євгеній) «изволилъ мнѣ прика-
зать имѣющіеся въ Китаевской пустыни св. вмч. 
Іоанна Сочавскаго мощи перенести въ новостроя-
щуюся Голосѣевскую церковь» [14, арк.2]. Пере-
давати мощі мав особисто начальник Китаївської 
пустині ієромонах Лука [14, арк.2], що свідчить 
про пильний контроль Духовного собору.

27 жовтня 1831 р. Духовний собор звернувся 
до владики з думкою, що часточку «наипрелич-
нѣе» буде розмістити над царськими вратами хра-
му, щоб її можна було опускати для прикладання. 
Для цього часточку планували вкласти в спеці-
альний хрестоподібний дерев’яний «блятъ» зі 
срібною накладкою, виготовлення котрої, як від-
значили, може організувати еклезіарх [14, арк.2 
зв.]. У такій локалізації простежується паралель з 
іконою Успіння Богородиці – сакрального центру 
всієї Лаври [Див. напр.: 15, с.38; 16, с.71]. Відпо-
відно, в пустині прагнули чітко підкреслити зна-
чущість своєї святині.

Для того, щоб досягти мети, Духовний собор 
видав еклезіархові ієромонаху Гімнасію розпо-
рядження знайти «вольнаго мастера» й виділити 
достатню кількість срібла з того, яке зберігалося 
в привісках, пожертвуваних до ікони Успіння [14, 
арк.3]. Отже, силами лаврських ювелірів, на дум-
ку соборних старців, обійтися було неможливо.

Завершилось усе тим, що 11 березня 1832 р. 
еклезіарх відрапортував Духовному собору про 
пожертву зовнішнього економа (монаха Анто-
нія) – виготовлений його коштом мідний позоло-
чений ковчежець зі срібними накладками (криш-
ка «на прилично раскрашеномъ столцѣ») для 
мощей св.  вмч. Іоанна Сучавського. Ковчежець 
поставили ліворуч від царських врат, і 20 лютого 
1832 р. за благословення митрополита еклезіарх 
переніс часточку з Китаївської пустині до Голосі-
ївської, де реліквію з належними почестями по-
клали в новому ковчежці [14, арк.5]. Монахові 
Антонію висловили подяку, а еклезіарх мав вне-
сти ковчежець до майнового опису, про все це 
Духовний собор ухвалив письмово доповісти ми-
трополитові [14, арк.4, 7, 10]. Ковчежець записа-
ли до реєстру прибулих речей з позначкою «Эко-
нома мон. Антонія» [17, арк.61]. Показово, що 
план розміщення святині радикально змінився, 
хоча 28 жовтня 1831 р. митрополит поставив на 
ньому резолюцію: «утверждается» [18, арк.314], 
причому в документах Духовного собору дотичні 



Наукові праці історичного факультету Запорізького національного університету. 2018. Вип. 51.    ISSN 2076-8982

267

обговорення не зафіксовано [14; 18]. Отже, до-
мовленості були суто усними. Ймовірно, монах 
Антоній, до котрого митрополит Євгеній був дуже 
прихильний [12, с.http://qoo.by/2Mm3], наполіг 
на тому, що доцільніше прийняти ковчежець від 
нього, аніж шукати, хто зробить «блятъ» і підйом-
ний механізм для святині.

1833 р. для Голосіївської пустині було зро-
блено список з Байбузької ікони Богородиці. На 
дерев’яному позолоченому кіоті написали: «Спи-
сокъ съ той чудотворной иконы, которая явилась 
въ селѣ Байбузѣ» [19, арк.17 зв.]. Того самого 
року срібні вінці на згаданий образ пожертвува-
ла Стефанида Кравченкова з Області Війська Дон-
ського. Гроші на кіот надали різні невідомі на ім’я 
богомольці [19, арк.62 зв.]. Саму Байбузьку ікону 
Синод на той час іще не визнав чудотворною на 
офіційному рівні. Понад те, справу розглядали в 
Петербурзі аж 1836 р., постановивши сховати об-
раз від вірян, аби запобігти поширенню забобонів 
[20, арк. 13 об. – 21]. При тому, що оригінал опи-
нився в ризниці Києво-Софійського собору, Голо-
сіївський список перебував на місці до 1917 р. Тоді 
Лавра віддала його парафіянам новозбудованої 
церкви в с. Байбузи [21, арк. 29–30, 34]. З можли-
вості зберігати в пустині список опального образа 
випливає, що її керівництво могло досить автоном-
но вирішувати, як формувати коло святинь. Це дає 
змогу припустити, що й ініціатива в копіюванні 
Байбузької ікони походила саме від Голосіївської 
пустині. Причини, через які Духовний собор не 
наказав прибрати в таємне місце згаданий список, 
потребують окремого дослідження.

1835 р. в майновому описі Голосіївської цер-
кви св. вмч. Іоанна Сучавського (перенесеної 
з Китаєва) під № 23 згадано про появу срібної 
визолоченої ризи на іконі Богородиці, встанов-
леній у кіоті за лівим кліросом. При цьому вка-
зано: «При оной иконѣ въ привѣскѣ находятся 4 
низочки самаго мѣлкаго жемчуга съ привѣшен-
нымъ пры немъ золотымъ маленькимъ ангеломъ» 
[22, арк. 29–30, 34]. Втім, інформації про те, що 
насельники пустині надалі намагались активізу-
вати шанування образа, до якого виявив особли-
ві релігійні почуття хтось із богомольців, знайти 
не вдалось.

Включення 1862 р. згадки митрополита Київ-
ського Філарета про те, що багато хто відчував 
приємний запах від часточки мощей св. вмч. Іо-
анна Сучавського, до приміток у публікації ска-
зання Петра Могили про святого [23, с.77] вказує 
на те, що в Лаврі цю згадку теж популяризували. 
Можливо, інтерес владики Філарета до реакції на 
святиню, сприяв актуалізації останньої для всієї 

обителі.
На 1877 р., за майновим описом Покровської 

церкви (освяченої 1846 р. [12, с.http://qoo.
by/2Mmm]), ковчежець із часточкою мощей св. 
вмч. Іоанна Сучавського стояв на аналої ліворуч 
від Покровського вівтаря [24, арк.16 зв.]. Мож-
ливо, й у попередньому храмі над іконостасом 
святиню (як про це зробила висновок ігуменя 
Татіана [12, с.http://qoo.by/2Mm3]) так і не роз-
містили. А ось праворуч на такому самому аналої 
«въ крестообразныхъ углубленіяхъ кипарисовой 
доски, покрытой мѣдною, вызолоченною чрезъ 
огонь дскою, съ прорѣзными тоже крестиками 
подъ слюдой» зберігалися часточки ще 48 мощей 
[24, арк.15]1. Надалі коло й розміщення святинь у 
пустині лишались усталеними.

Щодо Китаївської пустині, 22 вересня 1860 
р. її начальник ієромонах Макарій рапортував 
Духовному собору, що знайшов старовинний 
«не состоящій въ описи вещей сея пустыни» 
кипарисовий ручний хрест у срібній позолоче-
ній оправі, в якому, судячи з напису, є часточка 
Животворного Хреста Господнього та мощі де-
яких святих [25, арк.3–3 зв.]2. Тому він просив 
дозволу поставити цю святиню в Святотроїцькій 
церкві «для подобающаго чествованія, въ прилич-
номъ ковчежцѣ», вже зробленому його коштом, а 
також вкласти в хрестоподібні заглибини навко-
ло неї 10 часточок мощей: св. сщмч. Макарія з 
Софійського собору й дев’ять часточок від свв. 
прпп. Печерських [25, арк.2–2 зв.]. О. Макарій  
відзначив, що ікону береться написати за ма-
люнком ієромонах Ближніх печер Досифей, а 
на оплату майстрові за карбування цієї дошки 

1 Св. свт. Михаїла, першого митрополита Київського; свв. 
прпп. Анастасія, Тита, Іларіона Схимника, Никодима Прос-
форника (sic!), Захарія Пісника, Онуфрія Мовчазного, Іоанна 
Багатостраждального, Феофіла Пісника, Лаврентія Затвірни-
ка, Нестора Літописця, Логіна Брамника; св. свт. Нифонта, 
єпископа Новгородського; свв. прпп. Тита Воїна, Никодима 
Просфорника (sic!), Варлаама Ігумена, Пимона Хворобливо-
го, Ісаакія Затвірника, Євфросинії Полоцької, Феофіла, Іоан-
на Пісника, Зинона Пісника, Іосифа Хвороливого, св. прмч. 
Євстратія, свв. прпп. Нестора Некнижного, Євфимія Схимни-
ка, Даміана Цілителя, св. мч. Іоанна Немовляти, свв. прпп. 
Луки Економа, Феодора, Агафона Чудотворця; св. Немов-
ляти, загиблого від Ірода; свв. прпп. Павла Послушливого, 
Григорія Іконописця, Меркурія, Ігнатія, Онисифора, Еразма, 
Григорія Чудотворця, Силуана Схимника, Анастасія Диякона, 
св. сщмч. Лукіана, свв. прпп. Феофіла Затвірника, Сергія По-
слушливого, Мартирія Диякона [24, арк.15–16].

2 Св. Іоанна Предтечі; св. архід. Стефана; св. архід. Лав-
ра; св. вмц. Варвари; св. Іоанна Златоуста; свв. прпп. Фео-
філа та Іоанна Печерських; св. прп. Мойсея Угрина; св. мч. 
Євстратія; св. прп. Варлаама ігумена Печерського; св. свт. 
Симеона єпископа Суздальського; св. прп. Миколи Святоші 
[25, арк.3–3 зв.].



Scholarly Works of the Faculty of History, Zaporizhzhia National University. 2018. Vol. 51 	   ISSN 2076-8982

268

є 36 руб. 75 коп. сріблом, пожертвувані від де-
кого з братії Китаївської пустині. Тож попросив 
«изъ лаврской ризницы выдать потребное коли-
чество приносного серебра, из коего можно бы 
было сдѣлать серебровызолоченную доску для 
прикрытія мощей и онаго креста по прописанно-
му рисунку» [25, арк.2 зв.]. Те, що ковчежець та 
ескіз ікони виконали ще до рапорту о. Макарія 
в Духовний собор (як і зібрані заздалегідь гро-
ші), свідчить про впевнене очікування на згоду 
соборних старців.

О. Макарій керував Китаївською пустинню до 
30 жовтня 1860 р. [11, с.110] і не дочекався на 
цій посаді, чим завершиться справа, яку він роз-
почав. Лише 13 листопада 1860 р. митрополит 
(Арсеній), до рішення котрого хрест зберігали 
в ризниці Успенського собору, письмово висло-
вив згоду зі згаданими планами, ухваливши, щоб 
йому показали малюнок [25, арк.2 а, 3] (проце-
дура, звична зокрема під час оновлення домо-
вин для святих у Ближніх і Дальніх печерах [26, 
с.24–28]). Після цього Духовний собор постано-
вив видати срібло й часточки еклезіарху ієромо-
нахові Мелетію, якому й доручили облаштувати 
ковчежець за наданим малюнком «съ тѣмъ, чтобы 
былъ сдѣланъ съ хозяйственною расчетливостью 
лаврскими мастерами» [25, арк.4]. Усе так і зро-
били [25, арк.5–6]. Отже, о.  Макарієві вдалося 
переконати лаврську адміністрацію в актуально-
сті своєї ідеї достатньо для того, щоб її втілили 
вже за наступного начальника Китаївської пусти-
ні (ієромонаха Ієрофея [11, с.110]).

Окрім того, що, на відміну від випадку з ча-
сточкою мощей св.  вмч.  Іоанна Сучавського, до 
роботи не долучали сторонніх майстрів, дові-
ряючи власним, викликає інтерес походження 
святині. 1784  р. В.  Новгородцев, складаючи ге-
ографічний опис Києва, зафіксував про Голосіїв-
ську пустинь: «Въ сей церкви есть знатная часть 
мощей святаго мученика Иоанна Сочавскаго, 
оставленная Петром Могилою, между прочими 
частицами мощей другихъ святыхъ, также части-
ца Животворящаго древа, все въ крестъ святый 
оправлено» [13, с.138]. Схоже, часточку мощей 
св. вмч. Іоанна Сучавського перенесли до Ки-
таївської пустині разом з хрестом-мощевиком, 
який при цьому не внесли в опис. Між 1786–1793 
рр. Голосіївська пустинь не була приписана до 
Лаври, адже перебувала у віданні її останнього 
виборного архімандрита Зосими (Валькевича) 
[27, с.147]. Коли архімандрит Зосима помер, пу-
стинь скасували як монастир, а братію перевели 
до Лаври. Згадану часточку мощей передали до 
Китаєва [12, с.http://qoo.by/2LQI]. А ось 1831 р. 

її повернули до відновленої Голосіївської пустині 
окремо від інших і від хреста.

13 березня 1861 р. до митрополита Арсенія 
звернувся ігумен Макарій, настоятель Богуслав-
ського Миколаївського заштатного монастиря 
(колишній начальник Китаївської пустині) з 
проханням посприяти у приведенні його вбо-
гої обителі в «благовидное состояніе», для чого 
потрібні не лише кошти, а й святині. О. Макарій 
просив часточки мощей або якусь іншу святиню 
з Києва, наприклад, описаний хрест [25, арк.7–7 
зв.]. Духовний собор ухвалив надати список об-
раза Успіння Богородиці, в резолюції міститься 
розгорнуте пояснення такого вибору. Наголоше-
но, що сам о. Макарій і призначив поставити зга-
даного хреста в церкві Китаївської пустині, «въ 
которой также неимѣется никакой особенной на 
виду святыни для поклоненія богомольцевъ, и 
кромѣ того, какъ составляющій давнишнюю при-
надлѣжность той пустыни, по мнѣнію Собора, не 
долженъ быть отъ нея отчуждаемъ» [25, арк.8 
зв.]. Щодо часточки мощей, Духовний собор 
послався не те, що відділяти нові «запрещено 
указомъ Святѣйшаго Синода отъ 8 мая 1791 года, 
а тѣ частицы, которыя отдѣлены уже въ преж-
нее время, всѣ имѣютъ особое назначеніе» [25, 
арк.8 зв.]. Втім, як до, так і після звернення о. 
Макарія Лавра досить охоче надавала часточки 
мощей не лише для антимінсів (що можна було б 
тлумачити як «особое назначеніе»), а й для від-
критого встановлення в церквах, зокрема й роз-
міщених у приватних маєтках. На цю активність 
навіть звернули увагу атеїстично налаштовані 
радянські дослідники [28, с.2; 29, с. 38–39; 30, 
с.41, 44]. Можливо, соборних старців Лаври зди-
вувала готовність о. Макарія позбавити Китаїв-
ську пустинь, якою він свого часу керував, важ-
ливої святині. Тож Духовний собор і відмовляв-
ся надавати бажане о. Макарію, хоча саме той 
повернув хреста з забуття. З іншого боку, Лав-
ра благословила Богуславський Миколаївський 
монастир списком своєї головної чудотворної 
ікони, визнаючи, що потреби заштатної обителі 
й навколишніх православних мешканців варто 
задовольнити.

Ще одне розширення кола шановних святинь 
у Китаївській пустині ініціював її начальник мо-
нах Іоанникій рапортом до Духовного собору 
від 29 січня 1898 р. Він доповів, що в аналойній 
іконі Святотроїцького храму зберігаються для 
гідного шанування часточки мощей із Ближніх 
печер3 [31, арк.1 а]. Втім, «къ прискорбію» пу-

3 Св. свт. Симона єпископа Суздальського, свв. прпп. Не-
стора Літописця, Феофіла Пісника, Спиридона Просфорника, 



Наукові праці історичного факультету Запорізького національного університету. 2018. Вип. 51.    ISSN 2076-8982

269

стинь, на відміну від Голосіївської, де є 48 часто-
чок з обох печер, не отримала для «лобзанія и по-
клоненія такую святыню Дальнихъ пещеръ» [31, 
арк.1 зв.]. В обґрунтуванні потреби, окрім загаль-
них висловів про благодатність мощей і посилань 
на те, що на Дальніх печерах здавна зберігається 
багато запасних мощевих часточок, монах Іоан-
никій наголосив, що бажані реліквії добре було 
б мати, «дабы братія и многія изъ богомольцевъ 
могли съ вѣрою и любовію лобызать ихъ, покло-
няться имъ и вообще воздавать честь подобаю-
щую мощамъ святыхъ отцевъ», як уже роблять зі 
святинею Ближніх печер [31, арк.2]. Згадка про 
конкретні часточки4 вказують про обізнаність 
прохача зі складом запасів при Дальніх печерах 
(до того ж видали саме вказані реліквії [31, арк.4 
зв., 5 зв.]). Примітка про те, що він погодиться на 
будь-які часточки, котрі надасть Духовний собор 
[31, арк.2], свідчить про висловлення згоди на 
послух.

Монах Іоанникій у разі згоди Духовного собо-
ру просив у митрополита благословення на те, аби 
зробити на свої кошти гідну гробницю, помістити 
посередині неї образ Успіння Богородиці в срібній 
позолоченій ризі (за розміром чудотворного), а 
обабіч, під срібною позолоченою ризою, – ікони 
свв. прпп. Антонія й Феодосія Печерських (і ча-
сточки – по 5 з кожного боку) [31, арк.2]. Монах Іо-
анникій очолив Китаївську пустинь між 1893 і 1896 
рр. [11, с.110]. Втім, точно датувати появу в нього 
задуму розширити коло її святинь неможливо. В 
будь-якому разі, з докладних пояснень випливає, 
що все було добре обмірковано заздалегідь. При 
цьому монах Іоанникій терпляче очікував резо-
люції Духовного собору й архіпастирського бла-
гословення, не вживаючи доти ніяких заходів, на 
відміну від згадуваного о. Макарія.

14 лютого 1898 р. митрополит (Іоанникій), 
якому надали довідку про те, що запас мощевих 
часточок і справді є в ризниці Дальніх печер, по-
годився [31, арк.2 зв.], тож як священноархіман-
дрит Лаври був заінтересований у збагаченні її 
пустиней святинями.

Гробниця, яка коштувала 500 руб. [31, арк.5 
зв.], 11 вересня 1898 р. була готова. Адже тоді 
блюститель Дальніх печер ієромонах Ісихій з іє-
ромонахом Агафоном вклали в неї замастиковані 
часточки й принесли в Духовний собор, аби пе-

Онуфрія Мовчазного, Варлаама ігумена, Мойсея Угрина, Ага-
піта Лікаря, Сильвестра, Тита [30, арк.1 а].

4  Від мощей свв. прпп. Зинона Пісника, Інокентія Ці-
лителя, Мойсея Чудотворця, Лаврентія Затвірника, Агафона 
Чудотворця, Силуана Схимника, Григорія Чудотворця, Захарії 
Постника, Євфросинії ігумені Полоцької, сщмч. Лукіана) [30, 
арк.2].

редати начальникові Китаївської пустині для уро-
чистого встановлення з занесенням до майнового 
опису [31, арк.5 зв. – 6]. Все так і відбулося [31, 
арк.9]. Урочистість процедури не лише підкрес-
лює її важливу роль для Китаєва та Лаври зага-
лом, а й дає змогу припустити, що завдяки їй пла-
нували привернути до нововстановленої святині 
увагу сторонніх богомольців.

Отже, можна зробити такі висновки. Наяв-
ні джерела перш за все дають змогу дослідити 
соціальні взаємодії щодо святинь, призначених 
для відкритого шанування в Китаївській і Голо-
сіївській пустинях, усередині Лаври. Натомість 
кількість згадок про взаємодії зі сторонніми (за 
винятком колишнього лаврського ієромонаха о. 
Макарія) обмежена, і вони містять переважно 
непряму інформацію (наприклад, зафіксовані во-
тиви від мирян, які підтверджують, що такі дари 
в пустинях охоче приймали). Такі риси джерель-
ної бази видаються закономірними для пустиней, 
відвідуваних, порівняно з основною частиною 
Лаври, менш активно.

Лише долю часточки мощей св. вмч. Іоанна 
Сучавського (як головної святині за межами осно-
вної частини Лаври, до того ж давньої, з великим 
історичним значенням) вирішив настоятель – ми-
трополит Київський. Ініціатива щодо переформа-
тування кола шанованих святинь у обох пустинях, 
походила передусім від їх начальників і частко-
во залежала від підтримки (зокрема фінансової) 
місцевої братії. Те, що всі відомі спроби завер-
шились отриманням схвальної резолюції Духов-
ного собору й архіпастирського благословення, а 
також те, що соборні старці брали у відповідних 
процедурах діяльну участь, свідчить про готов-
ність підтримати розвиток Китаївської й Голосіїв-
ської пустиней незалежно від тактики, яку обрали 
ініціатори справ. При цьому не можна відкидати 
можливості того, що невдалі задуми, пов’язані зі 
святинями в пустинях, могли зупинитися ще до 
обговорень у Духовному соборі й не віддзеркали-
тись у писемних джерелах.

Вибір об’єктів для залучення в коло відкрито 
шанованих свідчить про те, що начальники пусти-
ней прагнули унаочнити їх зв’язок з сакральним 
центром обителі: як для себе й підконтрольної 
братії, так і для богомольців та інших відвідувачів.

Перспективним є порівняння взаємодій при 
шанованих мощах та іконах з взаємодіями, пов’я-
заними з відвідуванням благочестивих старців у 
Голосіївській і Китаївській пустинях.



Scholarly Works of the Faculty of History, Zaporizhzhia National University. 2018. Vol. 51 	   ISSN 2076-8982

270

Джерела та література
1. Щепанская Т. Б. Кризисная сеть (традиции духовного освоения пространства) / Т. Б. Щепанская // Русский 

Север : К проблеме локал. групп : [Сб. ст.]. – СПб. : МАЭ, 1995. – С. 110–176.
2. Софронов С. Г. Территориальные аспекты формирования системы православных святынь (на примере русских 

святых и богородичных икон) / С. Г. Софронов // Наследие и современность : информационный сборник. – М. : Б/и, 
2002. – Вып. 9. – С. 20–72.

3. Старченко Н. П. Мікроісторія / Н. П. Старченко // Енциклопедія історії України. – Т. 6: Ла – Мі / Редкол.: В. А. 
Смолій (голова) та ін. НАН України. Інститут історії України. – К. : Наукова думка, 2009. – С. 732-733.

4. Ластовський В. В. Правовий статус Києво-Печерської лаври у ХХ столітті: право і політика в питанні ставропігії 
/ В. В. Ластовський // Лаврський альманах. Києво-Печерська лавра в контексті української історії та культури. Збір-
ник наукових праць. – Вип. 24. – К., 2009. – С. 113–119.

5. Закревский Н. В. Описание города Киева : в 2 т. / Закревский Н. В. – Т. 1. – М. : Тип. Грачева, 1868. – 455 с.
6. Захарченко М. М. Киев теперь и прежде / Захарченко М.М. – К. : Кульженко, 1888. – VI, 290, XVI с.
7. Монастыри и церкви г. Киева / Сост. Л. И. Похилевич. – К. : Тип. губ. упр., 1865. – 140 с.
8. Троцкий П. Возобновление древних киевских храмов митрополитом Петром Могилою / П. Троцкий // Киевские 

епархиальные ведомости. – Отдел 2. – № 9 (1 мая). – 1864. – С. 271–274.
9. А. Д. Китаевская пустынь близ Киева / А. Д. // Киевские епархиальные ведомости. – Отдел 2. – № 15 (1 авгус-

та). – 1867. – С. 459–465.
10. Матеріали до бібліографії Києво-Печерської лаври. Науково-допоміжний бібліографічний покажчик / Ав-

тор-упорядник О. І. Марченко. – К. : Б/в, 2006. – 356 с.
11. Свято-Троицкий Китаевский монастырь: взгляд через века / [авт.-сост. О.А. Крайняя]. – К. : Киев. Афон на 

Печерских холмах, 2004. – 163 с.
12. Игумения Татиана (Алатарцева). Богородичный Голосеевский монастырь: Русский Афон / Игумения Татиана 

(Алатарцева). – К. : Свято-Покровский Голосеевский монастырь, 2008. – 320 с.
13. Новгородцев В. И. Географическое описание города Киева. 1784 / В.И. Новгородцев // Сборник материалов 

для исторической топографии Киева и его окрестностей. – К. : Тип. Е. Я. Федорова, 1874. – С. 125–155.
14. Дело о частице мощей св. великомученика Иоанна Сочавского, 1831 р. – Центральний державний історичний 

архів України в м. Києві, ф. 128, оп. 1 заг., спр. 1765, 11 арк.
15. Памятная книжка Киевской епархии / Сост. А. Д. Воронов и свящ. В.Г. Антонов. – К. : Тип. Г. Н. Корчак-Но-

вицкого, 1882. – С. 29-64.
16. Петровский С. Киев, его святыни и другие достопримечательности / Петровский С. – 6 изд. – Одесса : Б /и, 

1914. – 104 с.
17. Реестр о прибылых чрез 1828, 1829, 1830, 1831 и 1832 годы Киево-Печерской лавры в соборной Успенской и 

прочих церквях ризничных и других церковных вещах, 1832 р. – Фонди Національного Києво-Печерського істори-
ко-культурного заповідника (Фонди НКПІКЗ), КПЛ-А 284, 62 арк.

18. Докладной реестр входящих дел в Киево-Печерской лавры Духовный собор, 1831 р. – ЦДІАК України, ф. 128, 
оп. 1 КДС, спр. 318, 377 арк.

19. Реестр о прибылых чрез 1828, 1829, 1830, 1831 и 1832 годы Киево-Печерской лавры в соборной Успенской и 
прочих церквях ризничных и других церковных вещах, 1832 р. – Фонди Національного Києво-Печерського істори-
ко-культурного заповідника (НКПІКЗ), КПЛ-А 284, 62 арк.

20. О Байбузской иконе Божией Матери, 1836 г. – Российский государственный исторический архив, ф. 815, оп. 
16, д. 1078, 26 л.

21. По репорту Черкасского Духовного правления с донесением о том, что люди из разных мест стекаются на 
поклонение к местной иконе Божией Матери, состоящей в иконостасе села Байбуз Успенской церкви, 1831–1917 рр. 
– ЦДІАК України, ф. 128, оп. 1 заг., спр. 1759, 40 арк.

22. Опись Голосеевской церкви разным церковным и ризничным вещам, 1831 р. – Фонди НКПІКЗ, КПЛ-А 397, 233 арк.
23. Сказание м. Петра Могилы о чудесах от мощей св. Иоанна Сочавского // Киевские епархиальные ведомости. 

– Отдел 2. – № 3 (1 февраля). – 1862. – С. 77–82.
24. Главная опись церковному имуществу Голосеевской пустыни, 1877 р. – ЦДІАК України, ф. 128, оп. 2 заг., спр. 

297, 63 арк.
25. Дело Духовного собора Киево-Печерской Успенской лавры о устроении ковчежца для частиц св. мощей в 

Китаевской пустыни, 1860–1861 рр. – ЦДІАК України, ф. 128, оп. 1 заг., спр. 2349, 11 арк.
26. Кізлова А. А. Ємності для мощей у комунікації навколо святинь Києво-Печерської лаври (ХІХ – початок ХХ 

ст.) / А. А. Кізлова // Емінак. Науковий щоквартальник. – № 3 (15) (Липень – вересень). – Т. 3. – 2016. – С. 22–29.
27. Білокінь С. І. Голосіївська пустинь / С. І. Білокінь // Енциклопедія історії України: Т. 2: Г-Д. – К. : Наукова 

думка, 2004. – С. 147.
28. Гепенер Н. Мощі та торгівля ними / Н. Гепенер // Войовничий безвірник. – № 26. – 31 липня 1931. – С. 2.
29. Оландер Ю. В. Київські лаврські печери / Ю. В. Оландер // Безвірник. – 1935. – № 11/12. – С. 33–40.
30. Петренко М. З. Печерні лабіринти на території Києво-Печерського історико-культурного заповідника / Пе-

тренко М. З. – К. : Мистецтво, 1974. – 58 с.
31. Дело Духовного Собора Киево-Печерской Успенской лавры о выдаче 10 частиц святых мощей преподобных 

Печерских Дальних пещер и вложении их в сооруженную начальником Китаевской пустыни игуменом Иоанникием 
на собственные средства гробницу для Святотроицкой церкви оной пустыни, 1898 р., 9 арк. – ЦДІАК України, ф. 
128, оп. 1 заг., спр. 2989.


