
Scholarly Works of the Faculty of History, Zaporizhzhia National University. 2018. Vol. 50 	   ISSN 2076-8982

222

УДК   94(477.42):281.93:262.1 «1945/1991»   DOI: 10.26661/swfh-2018-50-021

Духовенство Древлеправославної Церкви Христової та інститут 
безпопівських духовних наставників на Житомирщині 
у 1945–1991 рр.: просопографічний портрет

А.О. Сичевський
Житомирський державний університет ім. І. Франка,
syczewski@gmail.com

Ключові слова: 
старообрядці, духовенство, поморці, 
федосіївці, Білокриницька ієрархія, 
«Окружне послання», Житомирщина.

У статті розкривається просопографічний портрет старообрядницького ду-
ховенства Древлеправославної Церкви Христової Білокриницької Ієрархії 
та безпопівських духовних наставників Житомирської області. Розгля-
нуто внутрішнє протиборство у попівщині між прибічниками схвалення 
«Окружного послання» та неокружниками, що були представлені Балтсь-
кою (Південною) єпархією Древлеправославної Церкви Христової. Вста-
новлено, що на Житомирщині неокружники тривалий час займали доміну-
ючу позицію та очолювалися священиком А. Глазовим. Звернено увагу 
на конфлікти парафій з священиками, що виникали внаслідок недбалого 
ставлення до ввірених обов’язків, фінансових махінацій, пиятики. Відзна-
чено, що завдяки заходам обласних органів влади старообрядці-попівці 
Житомирщини були позбавлені можливості мати власних священнослу-
жителів. Виявлено, що в окреслений період Житомирщина була єдиним 
регіоном, де легально існували федосіївські громади. Стверджується, що 
безпопівці-федосіївці головний акцент робили на релігійній просвіті все-
редині громад, а до світської освіти ставилися зневажливо. Подано ха-
рактеристику духовних наставників старообрядців поморської згоди, що 
переважали на Житомирщині та мали п’ятнадцять громад. Розкрито про-
блему браку кадрів, що могли б обіймати посади наставників, яка гостро 
постала у безпопівців в першій половині 1980-х рр.

The clergy of the Orthodox Old-Rite Church and the institute of the 
Bespopovtsy spiritual mentors of Zhytomyr region in 1945–1991: 
prosopographic portrait

A. Syczewski
Zhytomyr Ivan Franko State University

Key words: 
Old Believers, clergy, Pomortsy, 
Fedoseevtsy, Belokrinitskaya 
Hierarchy, «Okruzhnoye poslaniye», 
Zhytomyr region.

The article reveals a prosopographic portrait of the Old Believer’s clergy of 
the Belokrinitskaya Hierarchy Orthodox Old-Rite Church and the Bespopovtsy 
spiritual mentors of Zhytomyr region. The internal confrontation among the 
Popovtsy, between supporters of approval the «Okruzhnoye poslaniye» and 
the Neokruzhniki, which were presented by the Baltic (Southern) diocese of 
the Orthodox Old-Rite Church was considered. The author established that 
in the Zhytomyr region the Neokruzhniki occupied a dominant position for 
a long time and were headed by a priest A. Glazov. In the article discovered 
that the final defeat in the struggle with the Moscow Old Believers 
Archbishop the Neokruzhniki suffered in 1950 for the intervention of the 
Soviet authorities.
The life-way of the clergy of the Popovtsy Old Believers communities, their 
social status, marital status, career growth is considered. Attention was 
drawn to the conflicts of the parishes with the priests, which arose as a result 
of careless attitude towards the entrusted duties and financial malpractice, 
and even for drinking alcohol. The author noted that thanks to measures 
of the regional authorities, the Old Believers-Popovtsy of Zhytomyr region 
were deprived of the opportunity to have their own clerics.



Наукові праці історичного факультету Запорізького національного університету. 2018. Вип. 50.    ISSN 2076-8982

223

The provision by the spiritual mentors of the Bespopovtsy of Fedoseevtsy 
consent in the villages of Dermanivka and Pyatidub were analyzed. In 
the article revealed that in the defined period Zhytomyr region was 
the only region where the Fedoseevtsy Old Believer communities were 
legally established. The level of education of the Bespopovtsy clergy was 
characterized. In the article argued that the Bespopovtsy – Fedoseevtsy 
focused on religious enlightenment in the middle of communities and they 
were disrespectful to secular education.
The author characterized the Pomortsy spiritual mentors, which prevailed 
in Zhytomyr region and had fifteen communities. The relationship between 
the Pomortsy and the Fedoseevtsy spiritual mentors is considered. The 
author analyzed cases of selfless service of spiritual perpetrators, who often 
did not receive material support from their parishes at all. Nevertheless, 
the negative personal qualities of individual mentors, which led to internal 
strife in the communities, were also shown. The problem of shortage of 
personnel that could occupy the positions of mentors that emerged sharply 
between the Bespopovtsy in the first half of the 1980s was revealed.

Український народ у ХХ ст. став заручником 
низки соціальних експериментів владних струк-
тур. Гоніння на церкву, що ініціювалися більшо-
вицькою партією та провадилися підконтрольним 
їй державним апаратом вимушували духовенство 
бути в таборі опозиції до всього радянського 
та перебувати фактично на межі виживання. За 
служіння на благо віри духовенство радянською 
владою прирівнювалося до ворогів держави і ма-
ніпуляторів суспільною думкою. У важких умовах 
тоталітарного режиму, що прагнув викорінити 
релігійну свідомість суспільства та сягнути його 
повної атеїзації, духовенство проявило справж-
ню відданість ідеалам та цінностям християн-
ства, звитягу, непохитність і незламність духу. 
Значною мірою кроки держави сприяли високим 
показникам секуляризації, що стала своєрідним 
виразником «манкуртизації» народу. На долю 
духовенства випала надзвичайно відповідальна 
місія охорони релігійного укладу життя, дотри-
мання його догматів, норм та канонів, що було ос-
новою для духовного конструкту парафій. Також 
духовенство займало й провідні позиції у проце-
сах збереження власної ідентичності етноконфе-
сійних спільнот України.

На сучасному етапі лібералізація держав-
но-церковних відносин, проголошення рівності 
та свободи віросповідань у демократичній Укра-
їні є запорукою плюралістичного погляду на ра-
дянське минуле й актуалізує наукові студії з істо-
ричного релігієзнавства.

Не дивлячись на зростаючу популярність поміж 
істориків вивчення проблем становища релігії за 
часів радянської України, історія окремих конфе-
сій, зокрема, старообрядництва, на жаль, знахо-
диться поза полем їхніх наукових інтересів. Від-
радними є розвідки О.А. Прігаріна та С.В. Таранця,  

у яких висвітлено деякі фрагменти функціонування 
громад старообрядців на Одещині та Вінниччині [1–
3]. Релігійне життя Житомирщини наприкінці 1970-
х – початку 1990-х рр. детально проаналізували С.І. 
Жилюк та Л.І. Паніна [4–5], які побіжно розглянули 
й діяльність старовірських громад, в тому числі 
питання щодо кадрового забезпечення духо-
венства. Окремі аспекти особливостей служіння 
старообрядницького духовенства Житомирщини 
розглядалися автором даної статті [6–8]. Проте 
цілісного опублікованого дослідження, в якому б 
комплексно охарактеризовувалося старообряд-
ницьке духовенство Житомирської області пе-
ріоду 1945–1991 рр. досі в сучасній українській 
історіографії немає.

У представленій статті на основі архівних ма-
теріалів Центрального державного архіву вищих 
органів влади та управління України, Централь-
ного державного архіву громадських об’єднань 
України та Державного архіву Житомирської об-
ласті, що вперше залучаються до наукового обі-
гу, реконструйовано просопографічний портрет 
старообрядницького духовенства Древлепра-
вославної Церкви Христової Білокриницької Іє-
рархії, духовних наставників старовірів федосі-
ївської та поморської згод, проаналізовано їхній 
соціальний статус, кар’єрне зростання, взаємини 
з паствою, відображено внутрішні конфлікти та 
відносини з обласними органами управління.

У налагодженні та регламентації конфесійного 
життя віруючих ключове місце посідали священ-
нослужителі, які мали статус духовної еліти гро-
мад. Духовенство відігравало роль посередника 
між Царством Небесним та віруючими. Старооб-
рядницькі духовні отці здійснювали пастирське 
служіння, яке включало проведення богослу-
жінь і таїнств, законоучіння та проповідницьку  



Scholarly Works of the Faculty of History, Zaporizhzhia National University. 2018. Vol. 50 	   ISSN 2076-8982

224

діяльність. Позиція духовного лідерства вимага-
ла від священнослужителів, як ґрунтовних релі-
гійних знань, так і дотримання благочестивості 
своєї поведінки та вчинків. Священнослужитель, 
згідно християнського вчення, відповідав за кож-
ну ввірену йому душу та мав привести свою па-
ству до Христа. 

Влада у загальній оцінці діяльності старооб-
рядницького духовенства була критичною та не-
об’єктивною, навішуючи на священиків і настав-
ників негативні штампи. Наприклад, обласний 
уповноважений Ради у справах релігійних куль-
тів (далі – РСРК) Є.Ф. Щербаков у своєму звіті за 
1945 р. так характеризував священнослужителів: 
«Вони на 95% із заможно-куркульського середо-
вища. У середовищі вірян деякі малоавторитет-
ні, хочуть кидати службу священнослужителя, 
бо вона матеріально не забезпечує, є й інші, як 
Жернов з с. Кошарища Коростишівського райо-
ну, який від п’янки не прокидається, якого також 
часто бачать в Житомирі на базарі у нетверезому 
стані» [9, арк.165].

Станом на 1945 р. в Житомирській області ді-
яло дві попівські громади білокриницької згоди 
– у Житомирі та с. Железняки. Віруючі цих гро-
мад були втягнуті у внутрішній конфлікт у попів-
щині між «окружниками» та «неокружниками». 
Попівці Житомирщини довгий час підтримували 
позиції останніх та входили у склад Балтської 
(Південної) єпархії Древлеправославної Церкви 
Христової, що не приймала «Окружного послан-
ня». Ще у першій половині ХХ ст. центр єпархії 
знаходився в Куренівському старообрядницько-
му чоловічому монастирі у Вінницькій області. У 
1930-х рр. цю єпархію очолював неокружниць-
кий єпископ Веніамін. Його резиденція знахо-
дилася у старообрядницьких монастирях с. Ку-
ренівка Чечельницького району Вінницької об-
ласті, але після остаточного зруйнування монас-
тирів, яке тривало з 1929 до 1933 р., він не мав 
постійного місця проживання – його тимчасова 
кафедра розташовувалася у м. Брацлаві та с. Шу-
рі-Копіївській Тульчинського району Вінницької 
області [2, с.81; 3, с.81–82]. У 1935 р. наступни-
ком Веніаміна став Сава (у миру – С.І. Суржиков), 
неокружницький єпископ Балтський та всього 
Півдня Древлеправославної Церкви Христової, 
що не приймала «Окружного послання», колиш-
ній архімандрит Куренівського старообрядниць-
кого чоловічого монастиря [2, с.115]. 

Приналежність попівців до «неокружників» 
забезпечувалася не тільки за рахунок думок та на-
строїв віруючих, але й зі сторони їхнього духівни-
ка. Так, у 1945 р. громади попівців обслуговували-

ся священиком А.Л. Глазовим, який в 1927 р. при-
йняв висвячування у священики в Куренівському 
старообрядницькому чоловічому монастирі від 
неокружницького єпископа Веніаміна у присутно-
сті архімандрита С.І. Суржикова. А.Л. Глазов був 
священиком у двох попівських громадах Житомир-
щини у 1927–1936 рр. та від часу нацистської оку-
пації – з 1941 р. [10, арк.1–3 зв.]. А.Л. Глазов був 
відданий ідеям неокружництва, тому він вступив 
у конфлікт з найбільшою попівською церковною 
структурою окружницького спрямування – Мос-
ковською архієпископією Древлеправославної 
Церкви Христової Білокриницької Ієрархії (далі 
– ДЦХБІ), яка вважала, що віруючі Житомирщини 
мають підпорядковуватися їй. Проте А.Л. Глазов 
не визнавав зверхності над ним архієпископа 
ДЦХБІ Іринарха [9, арк.165].

В конфлікті «окружників» та «неокружників» 
житомирська громада ще у 1945 вирішила під-
тримувати перших та відсторонила А.Л. Глазова 
від служби. Функції священика у громаді став 
виконувати окружницький протоієрей-благочин-
ний з київської старообрядницької громади Є.І. 
Карпов [11, арк.1; 12, арк.8–8 зв.; 13, арк.118].

Для табору «неокружників», які залишалися в 
області тільки у с. Железняки, 1946 р. став фа-
тальним. В цьому році помер єпископ Балтський 
і всього Півдня Древлеправославної Церкви Хри-
стової, що не приймала «Окружного послання» 
Сава та останній очільник неокружництва на Жи-
томирщині – А.Л. Глазов [2, с.115; 14, арк.1]. 

Щоправда у Київсько-Вінницькій єпископії 
окружницької ДЦХБІ, до якої з 1946 р. входили 
обидві громади попівців Житомирської області, 
«неокружники» зберігали значний вплив. На-
приклад, в 1950 р. розгорівся скандал навко-
ло окружницького старообрядницького Київ-
сько-Вінницького єпископа Веніаміна, який 
вступив у конфлікт з московським архієпископом 
Іринархом і став на позиції «неокружників», що 
знаходилися в опозиції до архієпископії. Варто 
наголосити, що у підпорядкуванні Веніаміна (у 
миру – В.Ф. Агольцов, в сані був з 1946 до 1950 
р.) було 30 громад в таких областях: Житомир-
ській, Київській, Вінницькій, Дніпропетровській, 
Полтавській, Запорізькій, Кам’янець-Подільській, 
Кіровоградській та Харківській. Симулюючи хво-
робу, Веніамін не відвідував церкву у м. Вінни-
ці, а збирав своїх прибічників з «неокружників» 
і проводив з ними моління та сповіді на своїй 
квартирі. Оскільки єпископ Веніамін відмовив-
ся підкорятися Іринарху, він, за сприяння ра-
дянських органів влади, був знятий з реєстрації 
у ввіреній йому єпархії [15, арк.90–91, 213; 16, 



Наукові праці історичного факультету Запорізького національного університету. 2018. Вип. 50.    ISSN 2076-8982

225

арк.17–18; 17]. З 1950 р. партія «неокружників» 
фактично перестала існувати і не проявляла сво-
їх прагнень до окремішності та самостійності від 
окружницької Московської архієпископії ДЦХБІ. 

З жовтня 1946 р. у громад білокриницької зго-
ди Житомирської області був один священик – 
П.І. Селезньов [18, арк.1, 4–7]. На цю посаду його 
призначив окружницький старообрядницький ар-
хієпископ Московський і всія Русі ДЦХБІ (побуто-
ва назва – білокриницька згода; з 1988 р. – Росій-
ська Православна Старообрядницька Церква) [19, 
с.4] Іринарх (у миру – І.В. Парфьонов, в сані був 
з 1941 до 1952 р. [20, с.44]). П.І. Селезньов був 
уродженцем Вінницької області, в якій і працював 
священиком: з 1907 р. – у с. Курники Тиврівського 
району, з 1914 р. – у м. Брацлаві, з 1931 р. – у с. 
Пилипи-Боровські Черневецького району, з 1941 
р. – у м. Гайсині та Вінниці [18, арк.2–3]. 

У білокриницькій громаді Житомира пері-
одично виникали конфліктні ситуації з духо-
венством, оскільки віруючі були незадоволені 
священиками, які призначалися вищим керів-
ництвом ДЦХБІ у їхню парафію. В основі таких 
конфліктів були об’єктивні причини. Наприклад, 
священик П.І. Селезньов практично не цікавив-
ся справами громади, а опікувався будівництвом 
власного будинку у Вінниці, де проживала його 
дружина та родичі. За словами віруючих, П.І. 
Селезньов дбав тільки про особисту наживу, по-
жертвування, кошти призначені парафіянами на 
утримання храму переконував передавати в його 
користування і привласнював. Проти ремонту 
церкви він заперечував і прагнув з церковного 
амвона переконати парафіян, що «храм треба до-
тримувати у порядку душевному, внутрішньому, а 
молитися Богові можна і в неремонтованому хра-
мі» [21, арк.1 зв.–2]. Голова релігійної громади 
Є.В. Кузьменко говорив, що П.І. Селезньов «служ-
бу проводив погано, займався шкуродерством, за 
похорони, хрещення, вінчання вимагав від вірян 
непосильні для них гроші» [22, арк.82–83]. 

Неблагочестиві вчинки і поведінка П.І. Се-
лезньова призвели до того, що у 1953 р. голова 
житомирської громади Є.В. Кузьменко звертався 
до обласного уповноваженого РСРК з проханням 
замінити їм священика. Цікаво, що на цю посаду 
він пропонував наставника безпопівської гро-
мади поморської згоди с. Великі Кошарища Ф.Ф. 
Жернова. Голова громади заявляв уповноваже-
ному, що у московському управлінні архієпис-
копії ДЦХБІ громада мала зв’язки, за допомогою 
яких Ф.Ф. Жернова можна буде рукопокласти у 
священики. Проте ідея Є.В. Кузьменка так і не 
була втілена [23, арк.169]. Лише у кінці 1955 р. 

П.І. Селезньов полишив посаду священика жито-
мирської громади. Причиною цього він називав 
важкі матеріальні умови, тому що  громада від-
мовилася виплачувати йому 400 крб. щомісячно 
[22, арк.68–69; 24, арк.208]. 

Важливо відзначити, що колишній священик 
П.І. Селезньов, який виявив деструктивний вплив 
на функціонування громади попівців Житомира, 
про що було відомо і керівництву старообряд-
ницької Київсько-Вінницької єпископії, після 
того, як покинув громаду в Житомирі, був призна-
чений священиком у м. Гайсин Вінницької області 
[25, арк.74]. Тобто вище керівництво ДЦХБІ ігно-
рувало інформацію віруючих про недобропоряд-
ність П.І. Селезньова.

Після П.І. Селезньова священиком білокри-
ницької громади Житомира у 1956 р. було при-
значено А.Т. Саваськова [26, арк.3]. Він теж 
походив не з місцевих попівців – народився 30 
серпня 1882 р. у с. Ніколаєвському Акмолинської 
області (Казахстан). Духовною працею займався 
з 17-річного віку. В Україну переїхав у 1927 р. та 
служив священиком в м. Балті до 1932 р. Через 
переслідування радянської влади А.Т. Саваськов 
у 1932 р. переїхав до Казахської РСР, а в 1933 р. 
нелегальним шляхом потрапив у Китай, м. Кульдіт 
Сіньцзянської провінції. У СРСР він повернувся 
тільки в 1955 р. [26, арк.1–2]. 

Проте від початку служіння А.Т. Саваськова у 
Житомирі, громада бурхливо висловлювала своє 
невдоволення новопризначеним. Наприклад, 
голова громади І.М. Гусляков розповідав облас-
ному уповноваженому РСРК, що А.Т. Саваськов 
погано вів службу. І.М. Гусляков про нього заяв-
ляв: «Це темна особа і випадково потрапив у свя-
щеники» [27, арк.36]. Віряни ж характеризували 
священика, як п’яницю [28, арк.234]. 

У Житомирі священик А.Т. Саваськов дійсно 
нехтував основами старообряднитва та пере-
ймався виключно своїми прибутками. Свідченням 
цього є той факт, що він звертався до архієписко-
па Російської Православної Церкви (далі – РПЦ) 
в м. Житомирі з проханням про прийняття його в 
лоно РПЦ [28, арк.234]. А.Т. Саваськов був усу-
нутий з посади єпископом Київсько-Вінницьким 
Іринархом у 1958 р. [29, арк.126; 26, арк.3–4]. 

Протягом 1958–1959 рр. білокриницька грома-
да Житомира безуспішно намагалася знайти канди-
датуру на посаду священика. У 1958 р. єпископ Іри-
нарх призначив священиком громади Т.І. Чернишо-
ва [30, арк.1, 3–4]. Але, не дивлячись на прохання 
житомирської громади, місцеві органи влади від-
мовили священику у приписці, мотивуючи це тим,  
що він є жителем іншої області [30, арк.5; 12, арк.6 



Scholarly Works of the Faculty of History, Zaporizhzhia National University. 2018. Vol. 50 	   ISSN 2076-8982

226

зв.; 31, арк.149–150]. Відтак Т.І. Чернишов був 
відкликаний з Житомира [32, арк.99]. Наступного 
ж року єпископ Іринарх доручив обслуговування 
громади священикові київської старообрядницької 
церкви, проте він не приїжджав [31, арк.149–150]. 
Фактично з 1958 р. попівці Житомирської області 
втратили своє місцеве священство.

У другій половині ХХ ст. громади старові-
рів-федосіївців в Україні залишилися лише на те-
риторії Житомирщини. Протягом аналізованого 
нами періоду громади безпопівців федосіївської 
згоди у с. Дерманівці (з 7 червня 1946 р. – Тру-
долюбівка) та с. П’ятидубі Базарського району 
(регіональному центрі федосіївщини) мали шість 
наставників: у Дерманівці – один, у П’ятидубі 
– п’ять. Наставником у громаді с. Дерманівка в 
1945–1959 рр. був К.І. Потапов [33, арк.19 зв.–
21; 34, арк.1–1 зв.; 35, арк.1], а наставниками у 
громаді с. П’ятидуб були: у 1945–1952 рр. – М.К. 
Філатьєв, у 1952–1955 рр. – Д.Т. Сергеєв, у 1955–
1970 рр. – А.В. Ануфрієв, у 1970–1971 рр. – Т.Л. 
Михайлов, у 1971–1979 рр. – Ф.Г. Сафронов [36, 
арк.1–2; 37, арк.1–1 зв.; 38, арк.2; 39, арк.1–3; 
40, арк.1–3; 41, арк.5, 8; 42, арк.41].

Наставники федосіївців, які були офіційно 
зареєстровані обласним уповноваженим РСРК у 
1945 р., мали досвід духовного пастирства ще з 
початку 1940-х рр. Так, наставник с. Дерманів-
ка К.І. Потапов обіймав посаду з 1940 р., а на-
ставник с. П’ятидуб М.К. Філатьєв – з 1941 р. [33, 
арк.20–21; 36, арк.1–2]. 

Всі наставники федосіївців були місцевими 
уродженцями, які своє життя, окрім духовної 
праці, присвятили хліборобству. Рівень світ-
ської освіти духовних наставників федосіївців 
був низьким. Для прикладу, наставник громади 
с. Дерманівка К.І. Потапов був малограмотним, а 
наставник п’ятидубських безпопівців Ф.Г. Сафро-
нов отримав два класи освіти у церковно-пара-
фіяльній школі [33, арк.19 зв.; 41, арк.8]. Разом 
з тим, федосіївці, як й інші старовіри області, в 
першу чергу звертали увагу не на світську освіту, 
а на знання релігійних догматів та провадження 
обрядів, які передавалися старшим поколінням 
молодшому всередині самих громад. Також при 
обранні наставника віруючі надавали перевагу 
людям похилого віку. На цю посаду обиралися 
виключно чоловіки [37, арк.1–1 зв.]. 

З усіх безпопівських наставників Житомир-
ської області тільки федосіївець с. П’ятидуб Т.І. 
Михайлов брав участь у Другій світовій війні – був 
призваний до армії в 1943 р. [43, арк.1–2]. 

Громада с. Трудолюбівка була неуважною до 
свого наставника та не цінувала його праці. Тому 

К.І. Потапов 18 липня 1959 р. звернувся з заявою 
до уповноваженого РСРК при Житомирському об-
лвиконкомі А.Є. Мангушева. В ній зазначалося: 
«Від здійснення релігійних обрядів ніяких при-
бутків не маю, а громада мені нічим не допомагає 
і ніякої участі в церковних справах не бере, мені 
ж доводиться платити податок на прибуток… Я 
прошу мене зняти з реєстрації, оскільки громада 
фактично не існує і я не в змозі нести за неї витра-
ти» [31, арк.151]. З цього року громада с. Трудолю-
бівка залишилася без наставника і віруючі стали 
відвідувати богослужіння у с. П’ятидуб [35, арк.1]. 

У п’ятидубській громаді наставники мали дуже 
високий кредит довіри у парафіян і, як правило, 
обіймали свої посади від часу обрання й аж до 
самої смерті. Проте, у 1971 р. фіксується виняток 
– збори громади усунули наставника Т.Л. Михай-
лова від посади, оскільки він недостойно пово-
дився і постійно пив горілку [41, арк.5]. 

Опікуючись справами релігійного життя, на-
ставники федосіївців с. П’ятидуб не вимагали 
від віруючих значних коштів за свою працю, а 
старенький 84-річний наставник Ф.Г. Сафронов 
(обіймав посаду з 1971 р.) взагалі не знаходився 
на грошовому утриманні віруючих [41, арк.5, 8]. 

Федосіївці Житомирщини мали свого духов-
ного наставника лише до кінця 1970-х рр., до 
смерті Ф.Г. Сафронова, який ще у 1978 р. хворів і 
зовсім не проводив служби. Після цього віруючі 
проводили служби тільки самостійно та по хатам 
[42, арк.41]. 

Старовіри-безпопівці поморської згоди мали 
в області п’ятнадцять громад, три з них знаходи-
лися у містах: Житомирі, Бердичеві та Новогра-
ді-Волинському. Протягом аналізованого нами 
періоду саме міські громади поморців мали най-
краще забезпечення кадрами для духовенства. У 
житомирській громаді протягом 1945–1991 рр. 
було п’ять наставників, у бердичівській – два, а у 
новоград-волинській – п’ять. 

Найбільш потужною поморською громадою 
області була житомирська. Визначним з-поміж 
усіх наставників поморської громади Житомира 
був М.А. Шлюєв, який обіймав посаду протягом 
1945–1964 рр. [44, арк.1; 45, арк.1; 46, арк.2]. 
Він належав до польських мігрантів ХІХ ст. – на-
родився в 1867 р. у гміні Щебра-Ольшанка Ав-
густовського повіту Сувалкської губернії (Росій-
ська імперія), а в 1879 р. разом з батьками пере-
їхав на проживання у с. Роботище Новоград-Во-
линського повіту Волинської губернії [44, арк.1]. 
М.А. Шлюєв мав 25-річний стаж роботи на посаді 
духовного наставника. Так, у 1920–1934 рр. він 
служив в с. Роботище, а з 1934 р. – у Житомирі 



Наукові праці історичного факультету Запорізького національного університету. 2018. Вип. 50.    ISSN 2076-8982

227

[44, арк.2]. Варто відзначити, що і в інших місь-
ких громадах у 1945 р. наставниками обрали тих 
духівників, які обіймали ці посади ще з часів на-
цистської окупації. Так, у бердичівській громаді 
поморців наставник С.С. Гусєв служив наставни-
ком з 1943 р. [47, арк.4].

Духовну освіту житомирські поморські на-
ставники отримали як вдома від батьків, в гро-
мадах, так і в релігійних навчальних закладах. 
Наприклад, А.Н. Соловйов (обіймав посаду у 
1964–1966 рр.) закінчив Ризьке духовне учили-
ще (Латвія) [48, с.7], а В.І. Осипов (став настав-
ником у 1984 р.) був учнем парафіянина помор-
ської церкви Житомира К.Ф. Жиганова, який за-
кінчив духовне училище в м. Ясси (Румунія), та 
навчив його церковному читанню, співу і статуту 
служби [49, арк.2, 4; 48, с.7].

У поморській громаді Новограда-Волинського 
проблеми з духовенством почалися у 1950-х рр. 
Так, наставник І.Ф. Жернов протягом 1952–1955 
рр. постійно відмовлявся від посади. Віруючим 
він заявляв, що виконував обов’язки тільки тому, 
що користувався квартирою при молитовному 
будинку. Окрім цього, його не задовольняли не-
значні пожертвування вірян, тому у 1955 р. І.Ф. 
Жернов полишив займатися наставництвом [50, 
арк.131; 23, арк.146; 51, арк.1; 22, арк.68; 24, 
арк.209–210; 52, арк.1–2]. Проте, як не дивно, 
але з 1956 р. І.Ф. Жернов знову обіймав поса-
ду духовного наставника [51, арк.2–3; 53, арк.3] 
і тільки через хворобу (аортоміокардіосклероз, 
склероз судин головного мозку, крововиливи в 
мозок) у 1959 р. він полишив службу [51, арк.4]. З 
наступним наставником Й.Є. Антонюковим у гро-
мади склався конфлікт. Частина віруючих у 1959 
р. скаржилася обласному уповноваженому РСРК, 
що їхній наставник пиячив і вчиняв розпусні дії 
[53, арк.1, 3–4; 54, арк.4–4 зв.]. Й.Є. Антонюкова 
було усунуто з займаної посади. Тим не менш, як 
би парадоксально це не було, втім 13 квітня 1960 
р. поморська громада Новограда-Волинського 
звернулася до обласного уповноваженого з про-
ханням знову встановити їм настоятелем моли-
товні Й.Є. Антонюкова. Таке рішення підтриму-
вали 78% «двадцятки» засновників і правління 
громади [54, арк.1–2, 5]. 

У міських громадах поморців троє наставни-
ків мали досвід військової служби та воювали на 
фронтах Першої світової війни: житомирський 
наставник А.Н. Соловйов (обраний у 1964 р.) [46, 
арк.3–3 зв.], бердичівський наставник С.С. Гусєв 
(обраний у 1945 р.) [47, арк.5–5 зв.] та ново-
град-волинський наставник Й.Є. Антонюков (об-
раний у 1959 р.) [54, арк.4].

У поморських громадах велике значення мали 
начотчиці, які допомагали наставнику. Напри-
клад, у другій половині 1970-х рр. при настав-
никові Г.Т. Тимофеєві працювали три начотчиці: 
А.П. Васильєва, Н.Є. Голумбовська і О.Я. Шлюєва 
[55, арк.102; 5, с.64]. 

У першій половині 1980-х рр. поморські гро-
мади різко відчули кризу кадрів для духовного 
наставництва. Більшість громад просто зали-
шилася без наставників. Єдиною громадою, де 
інститут наставництва зберіг свою тяглість була 
житомирська. Проте і у житомирських поморців 
в 1983 р. постало питання про зміну наставника, 
оскільки наставнику В.Г. Луференку було 98 ро-
ків і його фізичний стан був незадовільним. На-
приклад, до закінчення всенічної служби на Пас-
ху він не витримав навантаження і впав, а після 
прийняття ліків прийшов до себе і закінчив служ-
бу. На щастя, парафії у 1984 р. вдалося знайти 
заміну В.Г. Луференку. Його наступник – 72-річ-
ний В.І. Осипов був єдиним духовним наставни-
ком безпопівців на всю область [56, арк.1–1 зв.; 
57, арк.3; 49, арк.2, 4; 48, с.7].

Якщо ж аналізувати сільське духовенство по-
морців, то потрібно підкреслити, що наставники 
були місцевими жителями і здебільшого обійма-
ли свої посади з 1930-х рр. та періоду німець-
кої окупації. Наприклад, наставник громади с. 
Кустин Л.Є. Фадеєв почав своє служіння у 1933 
р. [193, арк.1–2], наставник с. Рудня-Шляхова 
П.Т. Турський – у 1935 р. [58, арк.3], наставник 
с. Роботище А.Н. Легензов – у 1942 р. [59, арк.2], 
наставник с. Бродник П.Ф. Яковлев – у 1941 р. 
[60, арк.2], наставник с. Янушівка П.М. Осипов – 
у 1943 р. [61, арк.14–14 зв.]. Зафіксовано, що у 
двох наставників П.Т. Турського з с. Рудня-Шля-
хова та С.К. Зайцева з с. Теньківка (обраний у 
1949 р.) батьки теж були духовними наставника-
ми [58, арк.3; 62, арк.2].

З усіх сільських наставників поморців лише 
один мав досвід духовної роботи за межами 
Житомирської області. Так, П.Д. Луференков, 
наставник громади с. Нитине (обіймав посаду з 
березня 1946 р.), уродженець с. Великі Кошари-
ща Коростишівського району Житомирської об-
ласті, у 1905 р. виїхав на Урал, в м. Златоуст, де 
працював мартировщиком. З 1917 р. до 1925 р. 
він служив дияконом при церкві у Златоусті. А в 
1935 р. він повернувся у с. Великі Кошарища, де 
в 1935–1939 рр. та 1941–1945 служив наставни-
ком [63, арк.2–2 зв., 6–7].

Стосунки між поморськими наставниками були 
неоднозначними та суперечливими. Наприклад, 
у 1947 р. духовний наставник громади с. Брод-



Scholarly Works of the Faculty of History, Zaporizhzhia National University. 2018. Vol. 50 	   ISSN 2076-8982

228

ник Базарського району П.Ф. Яковлев у бесіді з 
обласним уповноваженим РСРК Є.В. Шевченком 
говорив: «За останні роки виконання обрядів і 
церковного статуту все більше і більше порушу-
ється нашими духовними наставниками, і ось тіль-
ки днями мав суперечки з хуловним наставником 
житомирських старообрядців М.А. Шлюєвим. Він 
хоронить безбородих, курців і тих, хто бриє бо-
роди від церкви не відлучає за гріхи і не накла-
дає епітимії, не веде духовної роботи, не напучує 
порушників, сам від горілочки не відмовляється» 
[64, арк.61]. Разом з тим, наставники Базарського 
району духовно підтримували одне одного, навіть 
не дивлячись на те, що громада с. Бродник нале-
жала до поморської згоди, а громади сіл Дерма-
нівка та П’ятидуб – до федосіївської згоди. Так, 
у 1948 р. з Москви в Базарський район приїхав в 
гості до свого брата у с. П’ятидуб духовний настав-
ник Хрестовоздвиженського федосіївського храму 
(центр федосіївщини, що знаходився на Преобра-
женському цвинтарі) Н.Д. Ващенко, який 15 серп-
ня на Успіння Богородиці в молитовні с. П’ятидуб 
дав «благодать» трьом духовним наставникам: 
федосіївським – М.К. Філатьєву, К.І. Потапову та 
поморському – П.Ф. Яковлеву. Останні, отримавши 
«благодать», у свою чергу могли посвячувати в ду-
ховні наставники інших осіб [65, арк.138].

Поморські наставники, не дивлячись на свій 
вік і стан здоров’я, намагалися консолідувати 
громади та підтримувати їхню духовність на на-
лежному рівні. Наприклад, наставник громади с. 
Чолівка Т.Д. Максименко, який обіймав посаду у 
другій половині 1940-х рр., мав фізичні недоліки 
– був глухим і погано бачив, але докладав значних 
зусиль для того, щоб добре вести тривалу службу 
у молитовному будинку [66, арк.1–2; 67, арк.1; 
22, арк.98]. Ще досить показовою є ситуація, що 
склалася у громаді с. Російські Пилипи в 1970-х 
рр. До 1974 р. наставник за станом здоров’я не 
міг вести служби, тому на цю посаду обрали І.С. 
Федорова – людину самовіддану справі релігії. З 
цього року і аж до 1978 р. він, не зважаючи на 
похилий вік (мав понад 90 р.), відав усіма спра-
вами громади та одночасно обіймав такі посади 
– наставник, староста, касир і керівник хору [68, 
арк.82; 69, арк.65; 42, арк.73].

Щоправда, окремі наставники характеризу-
валися віруючими з гіршого боку. Так, у другій 
половині 1950-х рр. наставник поморської гро-
мади с. Кустин Л.Є. Фадеєв авторитету у громаді 
не мав. Віруючі розповідали, що наставник про-
водив службу у нетверезому стані та одного дня 
настільки був п’яний, що прийшов в церкву, став 
проводити службу, розбив дві ікони, впав на під-

логу, став ображати вірян різними нецензурними 
словами, а потім заснув. Як результат – богослу-
жіння відвідували тільки престарілі, молоді ж 
їздили до старообрядницької молитовні у Бер-
дичеві [22, арк.95]. Іншим цікавим прикладом є 
діяльність наставника с. Великі Кошарища Ф.Ф. 
Жернова. У другій половині 1950-х рр. він при 
обході помешкань віруючих не заходив до будин-
ків тих, хто не купував у нього свічок. В 1958 р. 
старообрядка с. Великі Кошарища О.Г. Защитни-
кова в розмові з обласним уповноваженим РСРК 
розповіла, що Ф.Ф. Жернов, не задовольняючись 
привласненням грошей, зібраних в церкві, під 
приводом сплати земельної ренти і страхового 
збору, а також прибуткового податку, що лежить 
на ньому, кілька разів на рік посилав п’ять-де-
сять жінок для збору грошей по будинках. За її 
словами, гроші збиралися навіть для освітлення 
панікадил, загальна сума яких складала близько 
4000 крб. Також О.Г. Защитникова повідомила 
наступну інформацію. Ф.Ф. Жернов на церковній 
ділянці побудував власний будинок та мав вели-
чезні особисті прибутки, так наприклад: за чоти-
ри батьківські панахиди в рік по 6 днів в кожній, 
тобто за 24 дні по 100 крб. – він мав 2400 крб.; 
за поминання і панахиди – 500 крб.; за обходи 
по будинках по 10 крб. з хати – 2000 крб.; від ви-
готовлення і продажу свічок, масла з розрахунку 
2 кг свічок – 200 крб. і 500 грам масла – 6 крб. 
– 8-10 тис. крб. Крім того Ф.Ф. Жернов встановив 
таксу: за похорони дорослого 70 крб., дитини – 
50 крб. і за хрещення 50 крб. [70, арк.139; 32, 
арк.23].

Отже, у перші повоєнні роки громади старо-
обрядців мали достатнє забезпечення кадрами 
духовенства. Більшість духовенства правили 
служби ще з часів нацистської окупації області. 
Безпопівські духовні наставники, як правило, 
отримали духовну освіту від своїх батьків або 
служителів культу при молитовних будинках. 
Рівень такої освіти був достатнім і дозволяв ви-
конувати всі обов’язки покладені на наставни-
ків. Соціальний статус наставників був низьким 
або середнім – більшість з них, окрім духовних 
справ, додатково заробляли на прожиття робо-
чими спеціальностями і землеробством. Участь у 
Другій світовій війні брав лише один наставник, 
що належав до федосіївської згоди. В той же час 
у поморців було три наставники, які воювали на 
фронтах Першої світової війни. Як правило, без-
попівські наставники були уродженцями Жито-
мирщини. Кардинально іншою була ситуація у 
попівстві – місцеві старообрядці не мали своїх 
духовних кадрів. Старообрядницьке духовенство 



Наукові праці історичного факультету Запорізького національного університету. 2018. Вип. 50.    ISSN 2076-8982

229

було стійким у своїх релігійних поглядах. Лише у 
1950-х рр. один духовний наставник поморської 
згоди мав намір перейти в попівство, а священик 
білокриницької згоди – в лоно РПЦ, проте не ре-
алізували задуманого. Недостатність кадрового 

забезпечення духовенства різко проявилася у 
громадах наприкінці 1970-х рр. і критично заго-
стрилася у 1980-х рр., коли відійшли у вічність 
наставники похилого віку, а віруючі не мали їм 
гідної заміни.

Джерела та література

1. Пригарин А. А. Старообрядческая община г. Одессы, 1945 – 1962 гг.: по материалам архива Кишиневской 
епархии РПСЦ // Старообрядчество: история, культура, современность. 2015. № 15. С. 93–101.

2. Таранець С. В. Балтська єпархія Дрєвлєправославної Церкви Христової, що не приймала Окружного послан-
ня, у першій половині ХХ ст. // Судьба старообрядчества в ХХ – начале ХХІ вв.: история и современность. 2008. 
Вып. 2. С. 108–119.

3. Таранец С. В. Куреневское тримонастырье: история русского старообрядческого центра в Украине. Киев, 
1999. 160 с.

4. Жилюк С. І., Паніна Л. І. Релігійне життя Житомирщини наприкінці 1970-х – початку 1990-х рр. Осторг: 
Видавництво Національного університету «Острозька академія», 2011. 272 с.

5. Релігійна політика радянської влади на Житомирщині (у документах 1979 – 1991 рр.): Збірник документів 
/ Упорядник С. І. Жилюк. Острог: Видавництво Національного університету «Острозька академія», 2011. 308 с.

6. Сичевський А. О. Релігійне життя старообрядців села Чолівка Коростенського району Житомирщини у 
1944–1990 рр. // Гуржіївські історичні читання. 2013. Вип. 6. С. 244–247.

7. Сичевський А. О. Громади старовірів поморської згоди у Бердичівському районі Житомирщини в 1944–1963 
рр. // Наукові записки. Серія: історичне релігієзнавство. 2013. Вип. 8. С. 141–155.

8. Сичевський А. О. Старовіри Червоноармійського району Житомирщини в умовах державного атеїстичного 
режиму (1945–1961 рр.) // Науковий часопис Національного педагогічного університету ім. М. П. Драгоманова. 
2013. Серія № 6. Історичні науки. Вип. 10. С. 472–485.

9. Центральний державний архів вищих органів влади та управління України (далі – ЦДАВО України). Ф. 4648. 
Оп. 4. Спр. 5. 205 арк.

10. Державний архів Житомирської області (далі – ДАЖО). Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 27. 3 арк.
11. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 35. 5 арк.
12. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 18. 9 арк.
13. ЦДАВО України. Ф. 4648. Оп. 2. Спр. 203. 283 арк.
14. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 38. 6 арк.
15. Центральний державний архів громадських об’єднань України. Ф. 1. Оп. 24. Спр. 12. 332 арк.
16. ЦДАВО України. Ф. 4648. Оп. 4. Спр. 67. 121 арк.
17. Вургафт С. Г., Ушаков И. А. Старообрядчество. Лица, предметы, события и символы. Опыт энциклопедичес-

кого словаря // Семейские – староверы Забайкалья. URL: http://www.semeyskie.ru/en_v.html
18. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 33. 7 арк.
19. Чибисов А. В. Образование и развитие старообрядческой белокриницкой иерархии 1846 – 1988 гг. : авто-

реф. дис. на соискание науч. степени канд. ист. наук : 07.00.02. Иваново, 2012. 26 с.
20. Чибисов А. В. Тенденции развития древлеправолавной церкви в СССР (1941–1949 гг.) // Вестник Волго-

градского государственного университета. 2011. Серия 4: История. № 1 (19). С. 39-46.
21. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 78. 5 арк.
22. ЦДАВО України. Ф. 4648. Оп. 4. Спр. 157. 196 арк.
23. ЦДАВО України. Ф. 4648. Оп. 4. Спр. 113. 221 арк.
24. ЦДАВО України. Ф. 4648. Оп. 4. Спр. 149. 217 арк.
25. ЦДАВО України. Ф. 4648. Оп. 2. Спр. 218. 129 арк.
26. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 83. 5 арк.
27. ЦДАВО України. Ф. 4648. Оп. 4. Спр. 194. 229 арк.
28. ЦДАВО України. Ф. 4648. Оп. 4. Спр. 175. 241 арк.
29. ЦДАВО України. Ф. 4648. Оп. 4. Спр. 228. 219 арк.
30. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 96. 5 арк.
31. ЦДАВО України. Ф. 4648. Оп. 4. Спр. 264. 237 арк.
32. ЦДАВО України. Ф. 4648. Оп. 4. Спр. 244. 264 арк.
33. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 7. 21 арк.
34. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 29. 1 арк.
35. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 100. 9 арк.
36. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 9. 2 арк.
37. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 30. 3 арк.



Scholarly Works of the Faculty of History, Zaporizhzhia National University. 2018. Vol. 50 	   ISSN 2076-8982

230

38. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 54. 4 арк.
39. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 65. 3 арк.
40. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 76. 5 арк.
41. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 135. 12 арк.
42. ДАЖО. Ф. Р-4994. Оп. 2. Спр. 78. 102 арк.
43. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 110. 2 арк.
44. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 17. 2 арк.
45. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 40. 1 арк.
46. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 129. 3 арк.
47. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 11. 6 арк.
48. Бабичев Н. Древлеправославная Поморская Церковь Житомирщины // Меч духовный. 2004. № 13.  С. 7.
49. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 146. 5 арк.
50. ЦДАВО України. Ф. 4648. Оп. 4. Спр. 97. 232 арк.
51. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 74. 4 арк.
52. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 79. 4 арк.
53. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 102. 8 арк.
54. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 112. 5 арк.
55. ДАЖО. Ф. Р-4994. Оп. 2. Спр. 77. 109 арк.
56. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 143. 1 арк.
57. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 130. 3 арк.
58. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 15. 3 арк.
59. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 24. 2 арк.
60. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 6. 2 арк.
61. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 28. 15 арк.
62. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 53. 2 арк.
63. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 32. 7 арк.
64. ЦДАВО України. Ф. 4648. Оп. 4. Спр. 29. 231 арк.
65. ЦДАВО України. Ф. 4648. Оп. 4. Спр. 69. 243 арк.
66. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 21. 3 арк.
67. ДАЖО. Ф. р-6630. Оп. 1. Спр. 36. 1 арк.
68. ДАЖО. Ф. Р-4994. Оп. 2. Спр. 61. 104 арк.
69. ДАЖО. Ф. Р-4994. Оп. 2. Спр. 69. 89 арк.
70. ЦДАВО України. Ф. 4648. Оп. 4. Спр. 257. 218 арк.


